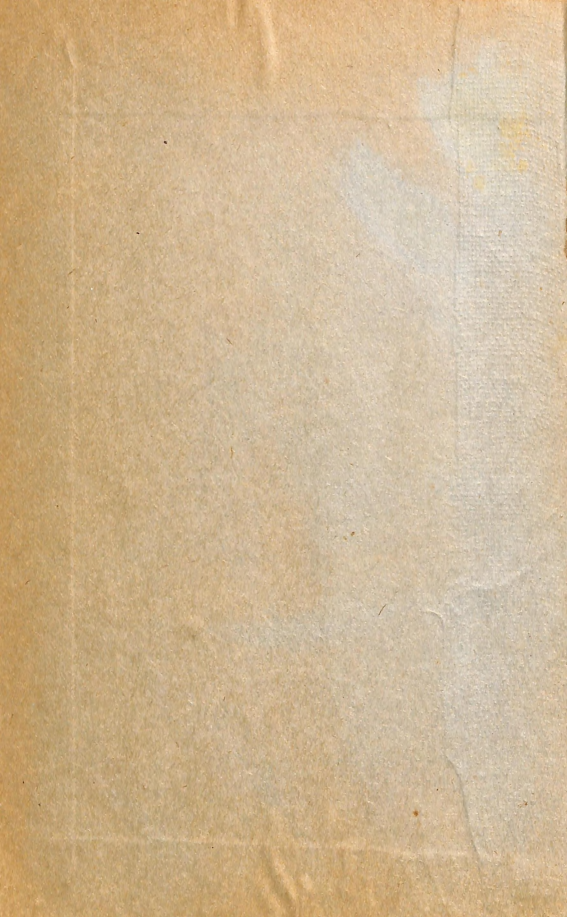
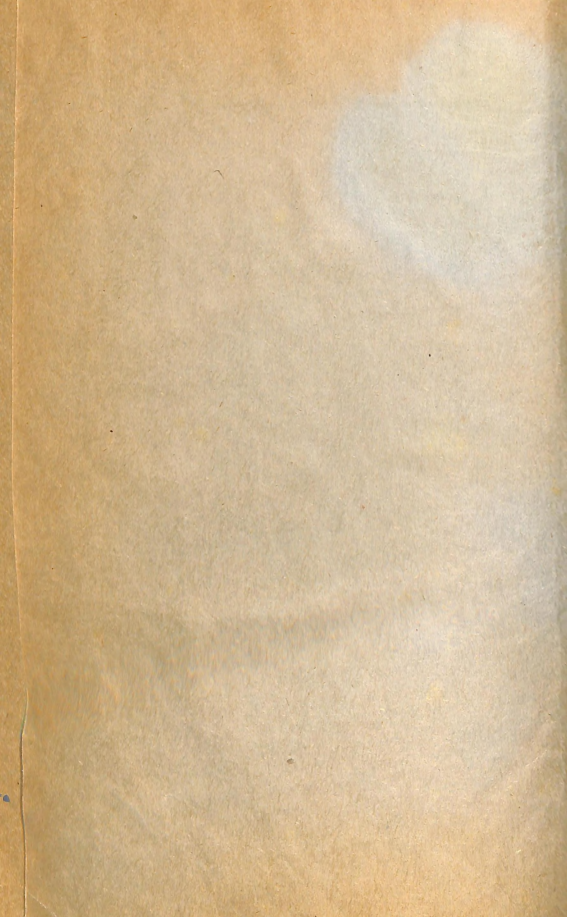
63.34

Omereemb. zanueree Yubuceezhizeek u gurue nneeeeko







#### ПИВИЛИЗАЦІЯ Й ЛИКІЯ

ооооо Улала

# 1. Потугинъ вмѣсто предисловія.

Когда нашь знаменитый алхимикъ-беллетристь положиль въ свою колбу, какъ онъ полагалъ, всю квинтъ-эссенцію современныхъ русскихъ стремленій, и торжественно объявилъ публикъ результатъ своего опыта, именно, что все, дескать, не болье. какъ дымъ, то, повидимому разочарованный, алхимикъ нашель въ продуктахъ возгонки все-таки хотя одну крупинку золота. Чёмъ другимъ должно считать торжественно растянутое слово, произносимое представителемъ разума въ повъсти г. Тургенева, Потугинымъ, именно слово ци-ви-ли-за-ція? — Повидимому, г. Тургеневъ предполагалъ въ этомъ нѣчто столь ясное, опредѣленное, великое, подавляющее, что читателю стоить лишь произнести это слого. да еще растянувъ его, и читатель немедленно умилится духомъ. амътитъ, на сколько идеалъ прославленнаго беллетриста выше деаловъ, за которыми гонятся разные кружки и партін у насъ а Руси, и затъмъ, — затъмъ всъми силами будетъ стремиться ъ этому единственному идеалу. Стремление къ цивилизации! Какъ это хорошо звучить. Вы, мелочь, стремитесь тамъ къ тому, чтобы народъ не голодаль, или къ тому, чтобы крупные землевладъльцы господствовали въ земствъ; къ тому, чтобы публика отличала доносъ отъ критической оценки, или къ тому, чтобы она считала патріотизмомъ уськанье на поляковъ и німцевъ; къ тому, чтобы молодые люди выучивались кое-чему действительно полезному и развивающему, или къ тому, чтобы они гордились своими аттестатами, обозначающими, что наши юноши въ совершенствъ спрягаютъ греческіе глагоды. Вы стремитесь къ власти, чтобы провести идею, чтобы воплотить въ жизнь свой идеаль, или для того, чтобы безпрепятственно грабить, прижимать, удовлетворять животнымъ страстямъ. Все это пустяки. дымъ, неимѣющій человѣческаго впаченія ни въ хорошую, ни въ дурную сторону. Мы, истинно понимающие, мы, свътлые

умы, мы Потугины, Тургеневы et Comp. стремимся къ цивилизаціи!

Хотя я очень уважаю читателей вообще, но я думаю, что иной читатель (не тоть, конечно, который читаеть эти именно слова, а иной) увлекся павосомъ Потугина, подумаль: а въдь правъ, разбойникъ; этого, именно этого намъ недостаеть; именно къ этому слъдуетъ стремиться! Цивилизація!! да, цивилизація хорошая вещь...

Я долженъ сознаться, что художественный талантъ г. Тургенева доставлялъ мнё всегда много удовольствія и что пов'єсти его я читать люблю. Долженъ сознаться и въ томъ, что не очень долюбливаю дёятелей «В'єсти», «Московскихъ В'єдомостей» и тёхъ кружковъ, представителями которыхъ г. Тургеневъ выставилъ изящныхъ генераловъ! Но столь же откровенно сознаюсь и въ томъ, что въ «В'єсти», и въ «Московскихъ В'єдомостяхъ» и у гг. Ратмирова съ товарищами, и у Багровыхъ, и у героевъ г. Щедрина я нахожу несравненно бол'є пониманія, чего они хотятъ и каковы таковы бываютъ вещи и дёла на семъ св'єт'є, гораздо-бол'є смысла, чёмъ у г. Потугина съ его растянутою чи-ви-ми-за-чі-е-ю.

Громкія слова весьма часто — пустыя слова. Конечно, можно имъ придавать иногда опредъленный и серьезный смыслъ, но они его его получають извив отъ остальнаго міросозерцанія людей, а сами по себв не обладають никакимь особымь значеніемь. Именно павосъ, придаваемый Потугинымъ этому слову, показываеть, что въ головъ Потугина оно лишено всякаго опредъленнаго смысла.

Потугиныхъ не исправишь. Они составлють одну изъ групиъ быстро старѣющаго поколѣнія, которое, въ минуты откровенности, должно сознаться предъ собою, что оно не мало поклонялось идоламъ, разукрашеннымъ звонкими словами. Эта группа, придя къ разочарованію, къ скептицизму, къ индифферентизму, оставила въ уголку своего сердца привязанность къ громкимъ словамъ, вѣру въ ихъ субстанціальное значеніе и возьметь эту привязанность и эту вѣру съ собою въ могилу. Богъ съ ними! Не будемъ мѣщать ихъ продолжительной агоніи вдали отъ всего живаго.

Но съ читателемъ мнѣ хочется поговорить объ этомъ предметѣ. Слово *цивилизація* встрѣчается такъ часто, что желательно, чтобы лица, его употребляющія, и лица, его воспринимающія связывали съ нимъ возможно болѣе опредѣленное значеніе. Между тѣмъ, нетолько Потугинъ, но весьма многіе не отдаютъ себѣ яснаго отчета въ его смыслѣ. Это замѣчаемъ даже часто

sol of

KRY X

у писателей, нетолько въ обыкновенной прессѣ, но у авторовъ ученыхъ, и даже много-ученыхъ; нетолько у насъ, но и заграницею. Поэтому для уясненія предмета, прежде всего обратимся къ его литературѣ.

### 2. Литература о цивилизаціи до Гизо.

Думаю, что еслибы я имѣлъ подъ руками томъ Энциклопедіи Эрша и Грубера, гдѣ находится слово Civilisation, то могъ бы сказать читателю, кто первый, когда и въ какомъ значеніи употребиль это слово, и затѣмъ какіе фазисы представляетъ его литература; но Эрша и Грубера у меня подъ рукою нѣтъ, да и я пишу не въ Петербургѣ, слѣдовательно, относительно литературы прежняго времени не могу доставить читателю особенныхъ свѣдѣній. Впрочемъ, оно и не особенно нужно. Ограничусь тѣмъ, что дать могу.

Первое, что следуеть заметить, это — употребление рядомъ со словомъ инвилизація, съ давнихъ поръ и до нашего времени другаго слова: культура. Большею частью эти слова употреблялись и употребляются почти какъ синонимы. Грэссэ и Бидерманъ объ исторіи цивилизаціи Гизо даже прямо выразились, что Гизо написалъ исторію культуры, Напротивъ, другіе различали эти слова, придавая имъ довольно произвольное отношеніе. Такъ Фольграфъ подводитъ цивилизацію подъ терминъ культуры, какъ частное проявление подъ болве общее. Культурою называеть онь \* «результать и внешнюю деятельность всего внутренняго человъка въ психическомъ, чувственнодуховномъ, нравственномъ и лингвистическомъ отношеніи». Цивилизація же есть для него «главный моменть культуры въ обширномъ смыслъ»; — «продуктъ культуры, выражающейся въ гражданской и политической организаціи». Следовательно, для Фольграфа отношение культуры къ цивилизации соотвътствуетъ отношению общественности къ государственности. Впрочемъ, это разграничение едва-ли къмъ было принято, тъмъ болъе, что для упомянутаго отношенія существують уже установившіеся термины, не нуждающіеся въ замінь, а историческіе прецеденты не дозволяють уже придать слову «цивилизація» только значеніе политическихъ формъ и процессовъ. Остается употребить эти термины или какъ тожественные синонимы, или придать имъ различное значение соотвътственно тому накоплению матеріала, который существуєть въ наше время. Надо зам'втить,

<sup>\*</sup> K. Vollhraff: «Staats-und Rechts-philosophie» I Th. 2-te Abth. Изд. 1864 г. 8 и 9 стр. (пис. 1852 г.).



Nay P

что французы употребляють почти исключительно, англичане жа преимущественно слово *цивилизація*, нѣмцы предпочитають вообще слово *культура*. Вслѣдствіе этой синонимности придется и намь, имѣя въ виду литературу *цивилизаціи*, говорить и о сочиненіяхь, употребляющихь исключительно слово *культура*.

Уже съ прошлаго въка начинаютъ появляться спеціальныя и болве общія историческія сочиненія по этой отрасли, хотя исторія продолжала им'єть въ виду лишь д'єла государей, дворовъ и кабинетовъ. Народы, говоритъ Бидерманъ, появлялись лишь какъ страдательный матеріалъ, или терпя за безуміе повелителей, или служа орудіями для ихъ цёлей, что соотвётствовало общераспространенной системв безусловнаго господства государей, безусловной подчиненности и пассивности народовъ. По мъръ того, какъ въ политическихъ воззрвніяхъ 10сударство становилось выше и выше, рядомъ съ его главами и представителями, по мере того какъ дъйствительная исторія доказывала, что народы не такъ пассивны, какъ это прежде предполагали, и книжная исторія обращалась болье къ внутренней государственной жизни, къ развитію государственнаго строя и государственнаго управленія, законовъ и учрежденій. Но и политическія формы, въ ихъ изміненіи, для болье внимательныхъ историковъ, выказывались лишь внёшностью, за которою скрывалась настоящая жизнь народовъ, ихъ матеріальныя и духовныя потребности со всеми разнообразными формами, служащими къ удовлетворенію этихъ потребностей. Политическая экономія пыталась стать на степень науки. Экономическая жизнь въ ея различныхъ отрасляхъ потребовала мѣсто въ исторіи и заслонила во многихъ случаяхъ явленія жизни политической. Въ литературъ и въ искусствъ открыли богатую сокровищницу для указанія развитія общественной мысли, общественныхъ симпатій и антипатій. Религія перешла изъ области полемики въ область оцёнки ея, какъ одного изъ проявленій жизни народовъ. Наука оказалась не особенною сферою, вліяніе которой ограничено небольшимъ кругомъ читателей-спеціалистовъ, каоедрою профессора и тетрадью ученика. Она оказалась подкладкою всего духовнаго развитіи общества, политической силы государствъ, экономическаго пропвътанія народовъ. Такимъ образомъ, вся человъческая дъятельность, матеріальная и духовная, развернулась предъ историками, какъ нъчто цъльное во всъхъ ея проявленіяхъ, какъ нъчто несравненно болве важное исторически, чвмъ хитрости дипломатовъ и придворныя интриги. Развитіе этой дівятельности оказалось главнъйшимъ предметомъ изученія для историка, при чемъ въ

har)

основу первыхъ потребностей, вызывающихъ разсматриваемую дъятельность, легла природа въ ея топографическомъ и климатическомъ разнообразіи; какъ заключеніе же исторіи встали предъ историкомъ самые сложные вопросы соціологіи и личной нравственности.

Такъ-какъ XVIII-й въкъ представляетъ попытку распространить научные методы XVII-го стольтія на всь области человической мысли и, въ особенности, приложить ихъ къ вопросамъ соціологическимъ, то немудрено, что именно XVIII-й въкъ далъ первыя попытки исторически и теоретически разработать различныя области того, что потомъ вошло подъ рубрики цивилизаціи или культуры. Уже въ 1755 году Маллэ спрашиваль, почему исторія должна быть «лишь кучей незначительныхъ фактовъ и датъ, а не великой картиной мивній, обычасвъ и даже наклонностей народа?» Въ 1758 году появился трудъ Гого (De l'origine des lois, des arts et des sciences et de leur progrès chez les anciens peuples), а въ следующемъ году «Essai sur les moeurs» Вольтера, подготовленное уже за 19 лътъ предъ темъ и где царь европейской мысли прямо говорить: «Я хотъль бы знать, каково было тогда человъческое общество, какъ жили внутри семей, какія искусства им'вли м'всто, а не повторять разсказъ о многочисленныхъ несчастіяхъ и битвахъ, печальный предметъ исторіи и обычное проявленіе человіческой злости». Подъ его вліяніемъ жалобы на односторонность исторіи сдівлались обычными, и къ концу візка Кондорсэ посвящалъ часы своего предсмертнаго уединенія исторіи прогресса человъческой мысли (Esquisse des progrès de l'esprit humain, 1795).

Въ Германіи движеніе началось нѣсколько позже, но одинъ изъ самыхъ раннихъ его представителей имѣлъ и самое обширное вліяніе на послѣдующую историческую литературу. Съ «Философіи» исторіи (Auch eine Philosophie der Geschichte der Menschheit 1774) и со знаменитыхъ «Идей» Гердера (Ideen zur Geschichte der Menschheit, 1784—1794) начинается въ нѣмецкой литературѣ длинный рядъ сочиненій, гдѣ политическія столкновенія и личные интересы государей играютъ весьма второстепенную роль, но авторы стараются уловить общія духовныя стремленія народовъ и эпохъ. Гердеръ разсматриваль человѣчество какъ единое, и въ этомъ единствѣ видѣлъ живой зародышъ человѣческой исторіи. Родъ человѣческій представляль для него одно цѣлое, начавшее организоваться со своего появленія и долженствующее довершить свою организацію. Перевороты, по его мнѣнію, представляли развитіе силъ, покоющихся въ человѣкъ

и его обновляющихъ. Человъческая культура представляла Гердеру существеннъйшій элементъ исторіи, и обозначаетъ, по его определенію, воспитаніе человёка подъ вліяніемъ окружающей его среды и общества. Но разнообразіе обстоятельствъ не дозволяеть, по мнѣнію Гердера, допустить для всего человѣчества одной и той же культурной цёли. Человёчество стремится къ человачности (Humanitat), но, по мнанію Гердера, главный законъ этого стремленія следующій: повсюду на земле должно произойти лишь то, что можеть тамъ получиться, частью по мізстнымъ условіямъ и потребностямъ, представляемымъ временемъ, частью по врожденному или развившемуся характеру народностей. Цёль законовъ и государственныхъ формъ — упражнять силы человека. Человекъ долженъ быть человекомъ и выработать себъ положение сообразно тому, что онъ считаеть лучшимъ. Человъчность можетъ проявиться во всякомъ состояніи. Всюду человвчество представляеть то, что оно могло изъ себя савлать. Остановка человвческой исторіи въ разныхъ климатахъ на разныхъ формахъ, есть не что иное, какъ человъчность, т.-е. разумъ и справедливость. Родъ человъческій долженъ пройти различныя степени культуры въ разнообразныхъ изминеніяхъ. Отступленіе отъ этого закона Гердеръ считаеть лишь кажущимся. По его мнвнію, каковы бы ни были отклоненія, въ которыхъ извивается потокъ человъческого разума, каковы бы ни были углы, подъ которыми онъ преломляется, но онъ получилъ начало въ въчномъ потокъ истины, и по своей природъ не можеть заблудиться на своемъ пути. По законамъ природы, съ теченіемъ времени долженъ разумъ и справедливость получить болье мъста между людьми и установить въ ихъ умъ прочную человъчность. — Мы увидимъ, что эти начала, установленныя Гердеромъ, составляють еще точки исхода различныхъ партій и въ наше время. Только одни во имя единства человъчества, во имя разума и справедливости, отыскивають одну нормальную культуру иля всего человъчества. Другіе, напротивъ, во имя разнообразія условій природы и жизненной обстановки, предпочитаютъ различные культурные типы, какъ идеалы иля различныхъ отраслей человъчества.

Впрочемъ, надо замѣтить, что литература историческихъ трудовъ, вызванныхъ «Идеями» Гердера, стремилась несравненно болѣе къ тому, чтобы открыть формулу исторіи и внести въ ея теченіе метафизическія начала, чѣмъ къ разработкѣ фактической области, о которой идетъ рѣчь. Тѣмъ не менѣе время оказывало свое дѣйствіе и внѣ идеалистическато стремленія, къ которому принадлежалъ Гердеръ и въ которому принадлежалъ устанъ принадлежалъ принадлежа принадлежа принадлежалъ принадлежа принадлежа принадлежа принадлежа принадлежа принадл

торомъ особено разработывалась философія исторіи, въ дагеръ раціоналистовъ-просв'ятителей XVIII в ка и ихъ поздн'яйшихъ носледователей вышло не мало трудовъ въ области исторіи нравовъ, знанія, искусства, религін и т. п. Сюда относятся въ особенности многочисленные труды Мейнерса (Geschichte des Luxus der Athenienser, 1781; Gesch. d. Ursprungs, Fortganges und Verfalls der Wissenschaften in Griechenland und Rom. 1781-82. Gesch. d. Verfalls der Sitten und Staatsverfassung der Römer, 1782; Grundriss der Gesch. aller Religionen, 1785; Gesch. des weiblichen Geschlechts, 1788-98; Historische Vergleichung der Sitten und Verfassungen etc., etc., des Mittelalters mit denen unseres Jahrhunderts, 1793—1794; Allgemeine kritische Gesch. der Religionen, 1806—1807 и др.). Между обширной литературой предмета упомянемъ еще Фирталера (Philosophische Gesch. der Menschen und der Völker, 1767) и сочинение Галетти (Allgemeine Culturgeschichte der drei letzten Jahrhunderte, 1814)замвчательное темъ, что едва-ли авторъ не былъ первымъ, по, ставившимъ на своей книгъ прямо задачу всеобщей исторіи культуры. Между спеціальными исторіями заслуживаеть въ этомъ отношенін видное м'єсто: «Исторія, культуры въ Данін и въ Норвегін» Нирупа (1804).

Впрочемъ, вся эта литература, несмотря на болѣе или менѣе громкія названія сочиненій, отличалась односторонностью. Матеріальные интересы и формы жизни большинства играли въ ней весьма малую роль, а на первый планъ выступали идеальныя стремленія, развитіе знаній, свободы мысли, нравы высшаго общества, споры ученыхъ и т. и. Къ тому же весьма немногіе изъ этихъ трудовъ имѣли собственно историческое значеніе. Въ большинствѣ случаевъ, это были сочиненія чисто-тенденціозныя, гдѣ авторы боролись противъ опредѣленныхъ общественныхъ началъ и употребляли историческіе факты лишь какъ орудіе для доказательства своихъ взглядовъ на добро и вло, на общественныя и личныя требованія, на науку и религію.

Для послѣдующаго необходимо замѣтить мѣсто, данное цивилизаціи въ философіи исторіи Шарля Фурье. Онъ съ самаго начала въ своихъ сочиненіяхъ (Theorie des quatre mouvements, 1808; Traité de l'association domestique agricole, 1822) заявиль намѣреніе «освободить человѣчество изъ хаоса цивилизаціи», и назвавь *цивилизацією* современный общественный строй, смотрѣлъ на него лишь какъ на переходную ступень къ высшему гармоническому строю, осуществимому лишь путемъ ученія его, Фурье. Этотъ смыслъ слова «цивилизаціи» остался большею частью лишь въ предѣлахъ школы фурьеристовъ.

Несравненно важнее для науки было вліяніе, оказанное на историческую литературу трудомъ Гэрена (Ideen über Politik, Verkehr und Handel der Völker des Alterthums, 1793), который полвергнуль культурные элементы древнихь обществъ самой серьёзной обработкв, такъ что это сочинение потеряло свое научное значение лишь потому, что нашъ въкъ выставилъ на видъ необозримую массу матеріаловъ относительно древняго міра, въ особенности азіатскаго, матеріаловъ совершенно неизв'єстныхъ Гэрену. Съ техъ поръ въ общія исторіи все боле входить элементъ общественной жизни въ болѣе или менѣе обширномъ объемъ, съ болье или менье искуснымъ сплетеніемъ этого элемента съ политическими событіями. Таково было положеніе литературы въ области, о которой мы говоримъ, когда въ Парижь, въ 1828 г., выступилъ на канедру, среди аплодисментовъ восторженной молодежи, историкъ-публицистъ, удаленный уже нъсколько лътъ отъ преподаванія, заявившій себя энергической оппозиціей министерствамъ Бурбоновъ, редакторъ «Globe» и «Revue française», издатель обширныхъ матеріаловъ по французской исторіи, глава французскихъ доктринеровъ, Гизо. Онъ начиналь курсь «Исторіи цивилизаціи въ Европъ».

Соединение политическаго, научнаго и литературнаго интереса привлекало всеобщее внимание Европы къ преподаванию знаменитаго тріумвирата профессоровъ: Кузена, Вильмена и Гизо. Блестящая р'вчь, французское искусство придать видъ новости и самостоятельности идеямъ, заимствованнымъ изъ тяжелыхъ разсужденій німецкихъ и шотландскихъ мыслителей. тайное сознаніе, что именно эта партія является смінть устарвлыхъ приверженцевъ ancien regime, надежда на лучшій общественный строй, намеки на который слушатели вносили собственнымъ воображеніемъ и въ лекцію о литератур'в XVIII вѣка. и въ диссертацію о свобод'в воли, и въ анализъ феодальнаго общества, - все это придавало лекціямъ трехъ знаменитыхъ профессоровъ обширное значеніе, неограничивавшееся Франціею. Отсюда то вліяніе, которое получиль трудъ Гизо о цивилизаціи, независимо отъ его внутренняго достоинства, которое вообще было довольно значительно. Такъ-какъ опредъление, данное Гизо слову «цивилизанія», и развитіе смысла этого слова, обусловило во многомъ последующія разсужденія по этому предмету, то мы остановимся на тёхъ выраженіяхъ, въ которыхъ на первой же лекціи Гизо пытался установить предёлы и значеніе предмета своего курса.

Онъ прежде всего всталь на точку фактической исторіи. «Ци-

вилизація, говорить онъ \*, есть факть наравнъ съ другими фактами, фактъ, допускающій изученіе, описаніе, изложеніе его

содержанія, какъ и всякій другой фактъ....

«Слово «цивилизація» уже давно вошло въ употребленіе во многихъ странахъ; понятія, связанныя съ этимъ словомъ, болѣе или менње ясны, болње или менње обширны; но, какъ бы то ни было, всв повторяють это слово и понимають другь друга. Следуетъ изучить именно смысль этого слова, смысль общій, челов в чественный, популярный. Обыденное значение самых общихъ выраженій бываеть обыкновенно вѣрнѣе опредѣленій науки, повидимому, болве точныхъ и строгихъ...

«Мнѣ кажется, что, подъ словомъ инвилизація прежде всего слъдуетъ подразумъвать прогрессъ, развитие. Въ вашемъ воображении тотчасъ возникаетъ представление о народъ, который движется не въ смыслъ измъненія мъста, а въ смыслъ измъненія состоянія, о народі, условія жизни котораго расширяются и улучшаются. Я полагаю, что идея прогресса, развитія есть основная идея, подразумъваемая подъ словомъ «цивилизація».

«Главная трудность заключается въ томъ, чтобы опредълить, какой это прогрессъ, какое это развитіе?

«Этимологія слова даеть, повидимому, отв'єть ясный и удовлетворительный: это улучшение жизни гражданской (civile), развитіе собственно общества, отношеній людей между собою.

«И дъйствительно, при словъ цивилизація является прежде всего эта идея; мы сейчасъ представляемъ себъ болъе широкія, болъе дъятельныя общественныя отношенія: съ одной стороны возрастающую производительность во всемъ, что составляеть силу и благо общества; съ другой болве равномврное распредъление выработанныхъ силъ и благъ между всъми членами об-

«Но все ли это? Исчерпали ли мы этимъ естественный, обычный смысль слова «цивилизація»? Не заключаеть ли факть чеголибо инаго?

«Это почти то же, какъ бы мы поставили вопросъ: не составляетъ ли въ сущности родъ человъческій не что иное, какъ муравейникъ? именно — общество, въ которомъ дъло идетъ лишь о порядкв и благосостояніи, гдв цвль достигнута твмъ полнъе и прогрессъ тъмъ значительнъе, чъмъ болье сумма совершоннаго труда и чёмъ справедливъе распредълены продукты труда?

«Инстинктъ человъка не хочетъ примириться съ этимъ узкимъ

<sup>\*</sup> Guizot: «Histoire de la civilisation en Europe», изд. 1863, стр. 7-25.

понятіемъ о судьбѣ человѣчества. Ему кажется съ перваго же взгляда, что, подъ словомъ *цивилизація*, слѣдуетъ подразумѣвать нѣчто болѣе общирное, сложное, возвышенное, чѣмъ простое совершенство общественныхъ отношеній, силы и благосостоянія общества.

«Инстинкть этоть подтверждають факты, общественное мнты и смысль, придаваемый вообще этому термину...

«Можно назвать государства, въ которыхъ, сравнительно съ прочими, благосостояніе значительнье, растетъ быстрве и распредвлено между личностями равномърнве, а, между твмъ, непосредственный инстинктъ, общій здоровый смыслълюдей, призналъ, что эти государства стоятъ на низшей ступени цивилизаціи, въ сравненіи съ твми, въ которыхъ собственно соціальный бытъ хуже. Отчего это? Что даетъ этимъ, послъднимъ странамъ право, съ избыткомъ пополняющее въ глазахъ человъка всв остальные недостатки, въ нихъ встрвуающіеся?

«Въ нихъ совершилось другое развитіе, развитіе жизни индивидуальной, внутренней, развитіе самого человѣка, его способностей, чувствъ, идей... Если благоустройству общества тамъ недостаетъ многаго, — за то человѣчество проявилось тамъ съ большимъ величіемъ и могуществомъ. Общественный строй требуетъ многихъ улучшеній, за то въ области мысли и нравственности сдѣланы громадныя завоеванія; многимъ людямъ тамъ недостаетъ значительнаго числа благъ и правъ, за то тамъ много великихъ людей привлекаетъ глаза всего свѣта. Тамъ процвѣтаютъ: литература, искусства, наука. Вездѣ, гдѣ человѣчество замѣчаетъ сіяніе этихъ великихъ, прославленныхъ проявленій природы человѣка, вездѣ, гдѣ предъ его глазами создаются эти сокровища высшихъ наслажденій, тамъ человѣкъ признаетъ существованіе цивилизаціи.

«Итакъ въ великомъ фактѣ цивилизаціи заключается два факта; онъ требуетъ двухъ условій и высказывается двумя симптомами: развитіемъ дѣятельности общественной и дѣятельности индивидуальной, прогрессомъ общества и прогрессомъ человѣчества. Когда люди замѣчаютъ два признака: расширеніе, возвышеніе, улучшеніе внѣшняго быта человѣка, или яркое, величественное проявленіе самыхъ глубокихъ его способностей, то люди встрѣчаютъ эти два признака съ восторгомъ и признаютъ присутствіе цивилизаціи, часто несмотря на значительное несовершенство соціальнаго строя.

«Вотъ къ какому результату приводить насъ, если я не ошибаюсь, простое изслъдованіе общечеловъческихъ мньній, съ точки зрънія чисто-здраваго смысла. Справляясь съ исторіей, вглядываясь въ сущность великихъ кризисовъ цивилизаціи, въ сущность фактовъ, которые, по общему мижнію, сильно двинули ее впередъ, мы всегда встржчаемъ одинъ изъ двухъ вышеприведенныхъ элементовъ. Это все кризисы развитія соціальнаго или индивидуальнаго, факты, соджиствовавшіе измжненію или внутренняго человжка, его върованій и нравственности, или вижшихъ условій его жизни, его положенія въ отношеніи къ другимъ людямъ...

«Мы получили два элемента цивилизаціи. Теперь надо узнать, довольно ли одного изъ нихъ для признанія ея? Существуетъ ли цивилизація тамъ, гдѣ представляется отдѣльно: или развитіе общественнаго строя, или развитіе личности? Признало ли бы человѣчество подобное состояніе цивилизаціею? Или эти факты такъ тѣсно и неизбѣжно связаны между собою, что они, хотя и не проявляются одновременно, но тѣмъ не менѣе нераздѣльны и, рано или поздно, каждый изъ нихъ вызывается другимъ?

«Каждое великое измѣненіе въ состояніи страны, большое развитіе въ ней богатствъ и силы, переворотъ въ распредѣленіи общественнаго благосостоянія, — всегда встрѣчаетъ противниковъ и претериѣваетъ борьбу. Иначе и быть не можетъ. — Что говорятъ вообще враги измѣненія? Они говорятъ, что улучшенія соціальнаго быта не возрождаютъ въ то же время нравственности внутренняго міра человѣка, что прогрессъ этотъ ложенъ, обманчивъ, вреденъ для нравственности, для настоящей природы человѣка. Защитники соціальнаго развитія съ большой энергіей отражаютъ эти нападки; они утверждаютъ, напротивъ, что общественный прогрессъ непремѣнно ведетъ за собой и прогрессъ правственности, что большая правильность во внѣшней жизни не можетъ не придать болѣе правильности, чистоты и жизни внутренней. Въ этомъ видѣ ставятъ вопросъ защитники и противники новаго состоянія общества.

«Теперь перевернемъ гипотезу: предположимъ прогрессъ нравственнаго развитія. — Что объщаютъ обыкновенно его двигателн? Что объщали, при образованіи обществъ, руководители духовные, мудрецы, поэты, стремившіеся къ смягченію и исправленію нравовъ? — Они объщали улучшеніе общественнаго быта и болье справедливое распредъленіе благъ. Какое предположеніе лежитъ въ основъ этихъ споровъ и объщаній?

«Въ основъ лежитъ предположение, что инстиктивное убъядение людей признаетъ тъсную связь двухъ элементовъ цивилизаци: развития общественнаго и развития правственнаго, такъ что при проявлении одного изъ нихъ, человъкъ всегда разсчитываеть и на другой... Итакъ очевидно, что человъчество инстинктивно въритъ въ тъсную связь двухъ элементовъ цивилизаціи и въ то, что они взаимно вызываютъ другъ друга.

«Исторія міра даетъ намъ тотъ же отвѣтъ. Мы находимъ, что всѣ значительные шаги въ развитіи личности обратились на пользу общества, всѣ значительные шаги въ развитіи обще-

ственнаго состоянія — на пользу челов вчества...

«Если отъ историческаго изследования мы перейдемъ къ сущности двухъ фактовъ, составляющихъ цивилизацію, то мы неизбъжно придемъ къ тъмъ же результатамъ... Провъръте, какая потребность является въ человъкъ, когда въ немъ совершилось нравственное развитие, когда онъ выработаль въ себъ новую идею, новое правственное качество, новую способность, словомъ — когда онъ поднялся ступенью выше въ личномъ разви--тіи? Потребность перенести свое чувство во внъшній міръ, осуществить свою мысль внъ себя. Какъ только человъкъ сдълаль какое-либо пріобратеніе, какъ только его личность въ его собственныхъ глазахъ получила новое развитіе, новое значеніе, - немедленно онъ связываетъ съ этимъ новымъ развитіемъ, съ этимъ новымъ значеніемъ идею назначенія (mission); инстинкто, внутренній голось обязываеть, побуждаеть его распространить изм'вненіе, улучшеніе, въ немъ совершившіяся, сод'виствовать ихъ торжеству и во внешнемъ міре. Лишь это побужденіе вызвало деятельность великихъ реформаторовъ. Великіе люди, совершившіе міровые перевороты посл'в того, какъ они совершили перевороть въ самихъ себѣ, дѣйствовали подъ вліяніемъ лишь этого чувства.

«Таково вліяніе изміненія во внутреннемъ человікті; обратимся ко второму случаю. Совершился перевороть въ общественномъ стров; въ немъ болве гармоніи; права и блага распредвлены между личностями равномърнъе; это значить, что міръ представляеть картину болбе чистую и прекрасную, практическая жизнь лучше какъ въ государствъ, такъ и въ отношеніяхъ между личностями. Неужели вы думаете, что это эрълище, это улучшение во внышнихъ фактахъ не отразится на внутреннемъ состояніи челов'вка, на челов'вчеств'в? Все, что говорять о вліяніи приміра, привычки, хорошихь образцовь, опирается лишь на сознаніи, что всякій вижшній фактъ, заключающій въ себ'в добро, разумъ, стройность, вызываетъ, рано или поздно, съ большею или меньшею полнотою, и внутренній фактъ того же рода, того же достоинства; что общественный міръ болье стройный, общественный міръ болье справедливый сдылаеть и личность справедливке, что внишній быть необходимо вліяеть на

измѣненіе внутренняго человѣка точно также, какъ внутренній человѣкъ на измѣненіе внѣшняго быта; что два элемента цивилизаціи тѣсно связаны между собою; что одинъ отъ другаго можетъ отстоять на столѣтія, что ихъ могутъ раздѣлить всякія препятствія, что можетъ быть каждый изъ нихъ испытаетъ тысячи измѣненій прежде, чѣмъ они будутъ въ состояніи уравняться, но что, рано или поздно, они станутъ на одинъ уровень, что таковъ законъ ихъ природы, таковъ общій фактъ исторіи, таково инстинктивное вѣрованіе человѣчества».

Я теперь не стану подвергать этой теоріп критикѣ. Я привель здѣсь миѣніе Гизо довольно подробно, въ особенности потому, что оно послужило точкою исхода для многихъ писателей, и что до сихъ поръ, многіе возвращаются къ нему или для поддержанія своего миѣнія авторитетомъ историка-доктринера, или для оспариванія этого взгляда на основаніи какихълибо фактовъ. Для насъ особенно важны во взглядѣ Гизо два обстоятельства: вопервыхъ, указаніе, что понятіе о цивилизаціи весьма часто связывается съ представленіемъ прогресса; вовторыхъ, различеніе въ историческомъ развитіи общества двухъ эдементовъ: мичато, который для Гизо какъ бы совпадаетъ съ общечеловѣческимъ элементомъ, и общественнато, который какъ бы совершается съ меньшею сознательностью и заключается болѣе въ формахъ общественнаго строя, чѣмъ въ дѣятельности личностей.

### 3. Идеи въ исторіи.

Надо сознаться, что сь тёхъ поръ сдёлано весьма мало для уясненія термина, о которомъ говоримъ, и въ самыхъ замёчательныхъ сочиненіяхъ, въ заголовкѣ которыхъ стоитъ слово цивилизація или культура и въ которыхъ оно встрѣчается весьма часто, рѣдко мы найдемъ попытку опредѣлить его и указать читателю, въ какихъ случаяхъ его употребленіе правильно или неправильно. Но этотъ періодъ времени не прошелъ даромъ. Именно мысль прослѣдить законы развитія человѣчества и указать главнѣйшіе дѣйствующіе при этомъ двигатели, должна была привести къ уясненію понятія о прогрессѣ, а вмѣстѣ съ тѣмъ и о цивилизаціи. Съ одной стороны, въ лагерѣ идеалистовъ выставляли идеи, какъ главный движущій элементь исторіи человѣчества. «Разумъ управляєть міромъ», говорилъ Гетель \* и обращаль особенное вниманіе на то, что подъ сло-

<sup>\* «</sup>Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte» 2-е изд. (1840) стр. 15. Дальнъйшая выниска тоже изъ введенія къ лекціямъ.

вомъ «разумъ» здёсь не следуеть подразумевать ни самосознательный разумъ, ни духъ, въ полноте его развитія. Исторія есть для Гегеля процессь, въ которомъ духъ развиваетъ въ себъ идею своей свободы, и разумъ исторіи заключается въ томъ, что эта идея выступаеть болье и болье ясно въ своемъ развитін. Но, для осуществленія своей цізли, разумъ употребляеть хитрость. «Ничто не совершается безъ того, чтобы личности, при этомъ действующія, не удовлетворяли и себя; онё-отдёльные люди, т.-е. онъ имъютъ свои особенныя, имъ принадлежащія потребности, побужденія, интересы: между этими потребностями встр'вчаешь нетолько обособление потребности и воли, но еще обособление пониманія, убъжденія или по крайней-мъръ мивнія, принимаемаго за уб'вжденіе, если, впрочемъ, уже пробудилась потребность разсужденія, разсудка и разума. Люди требують, для дізтельности въ пользу какой бы то ни было веши, чтобы эта вещь имъ вообще нравилась, чтобы они участвовали въ дълъ и своимъ мнъніемъ о томъ, что вещь хороша, выгодна, справедлива, полезна... Такимъ образомъ мы говоримъ, что ничто не совершалось безъ интереса тъхъ, которые участвовали въ процессъ своею дъятельностью; назовемъ этотъ интересъ страстью, въ томъ смыслв, что личность полагаетъ себя всю въ одинъ предметъ, со всёми ей присущими жилами воли (Adern von Wollen), отстраняя всв прочіе интересы и цвли, которые существують и могуть существовать у личностей, и сосредоточивая на эту цъль всъ свои потребности и силы. Въ этомъ смыслъ можно сказать, что ничего великаго въ міръ не совершено безъ страсти... Частный интересъ страсти нераздёлень оть осуществленія общаго, потому что общее получается изъ частнаго и опредъленнаго путемъ его отрицанія. Частныя явленія сталкиваются въ борьб'в и часть ихъ гибнетъ. Но не общая идея вступаеть въ противоръчіе и въ борьбу, не она въ опасности: она остается въ глубинъ сцены, внъ нападенія и ударовъ. Это можно назвать хитростью разума, что онъ заставляеть страсти д'виствовать вм'ясто себя, причемъ то, что вызвано ими въ существованію, теряется и страдаетъ... Частности большею частью ничтожны предъ общимъ: личности приносятся въ жертву и гибнутъ. Идея платитъ дань существованію и непрочности не изъ себя, а изъ страстей личностей».

Уже въ этой отвлеченной формулировкъ процесса исторіи пришлось дать долю личностямъ рядомъ со всемогущими и неуязвимыми идеями. Пришлось дать мъсто потребностямъ и страстямъ личностей. Для мыслителей другихъ школъ не особенно

трудно было зам'втить, что иден им'вють свое м'всто лишь въ мозгу личностей.

Обративъ вниманіе на низшія потребности человѣка, легко было замѣтить, что отдѣльное ихъ изученіе представляеть уже весьма обширную область, и труды Клэмма (Allgemeine Culturgeschichte der Menschheit, 1843-52; Allgemeine Culturwissenschaft. 1855) показали, какъ великъ матеріалъ въ этой области. Его обвинили въ томъ, что онъ ограничился внешними формами и проявленіями жизни народовъ, давая слишкомъ мало мъста «внутреннимъ, высшимъ» явленіямъ общественной жизни. Но едва-ли онъ заслуживаетъ порицанія въ этомъ отношеніи, такъкакъ спеціальная обработка этой области до тёхъ поръ не составляла предмета особеннаго труда, между твиъ какъ, по сушности дъла, эта область имъла свои особенности. Клэмма скорве можно обвинить въ недостаточно-искусномъ расположении матеріала. Во всякомъ случав его книга, по смыслу, который культура получила въ ней, такъ сказать независимо отъ воли автора, заслуживаетъ особеннаго вниманія и составляетъ ръзкую противоположность сочиненіямъ, подобнымъ труду Ваксму-Ta (Europäische Sittengeschichte, 1831—36; Allgemeine Culturgeschichte, 1850 — 52), гдѣ, наоборотъ, преимущественную роль играють явленія, въ которыхъ мысль человіческая оказываеть наибольшее вліяніе, какъ и видно изъ рубрикъ, на которыя авторъ разбилъ предметъ (церковь, право, сношенія, естествознаніе, воспитаніе, поэзія и т. д.), рубрикъ, придающихъ-надо въ томъ сознаться — чрезвычайную сухость изложенію Ваксмута.

Въ распаденіи трудовъ по исторіи общественнаго развитія на двѣ группы повторилась, какъ бы сама сама собою, мысль Гегеля: о противоположеніи идей страстямъ или потребностямъ, и не только къ области политики можно было отнести мысль, высказанную въ прошломъ году въ Дюссельдорфѣ Шафгаузеномъ: «Если сравнимъ исторію человѣчества съ могущественною рѣкою, то политическія событія, которыя долгое время исключительно считались исторіею, представятъ лишь рябь на поверхности воды, рябь, которая, въ минуты бури, можетъ обратиться въ волны громадной высоты; но движеніе сообщается рѣкѣ непрестанной работой человѣческой мысли \*». Относительно политическихъ явленій это положеніе уже не ново, но въ настоящее время интересенъ вопросъ объ участіи человѣческой мысли, какъ сознательной. въ процессѣ развитія человѣческихъ обществъ,

<sup>\* «</sup>Anthrop. Rev.» (1867) 278: «The struggle of man with nature».

гдѣ, конечно, весьма многое должно быть отнесено къ проявленю прямыхъ потребностей или пріобрѣтенныхъ привычекъ безовсякаго вліянія сознательной мысли.

Интересно, въ этомъ отношеніи, послушать Лацаруса, котораго въ гегелизмѣ никто обвинить не можетъ и который долженъ былъ коснуться этого предмета, говоря о значеніи идей въ исторіи \*.

«Иден — говорить Лацарусь — дѣйствують въ исторіи тѣмъ путемъ, что онѣ составляють части проявленія исихической жизни человѣка и получають существенное вліяніе на всего человѣка. Налагая на волю и на дѣйствія человѣка мѣру, не истекающую (прямо) изъ природы воли и дѣйствій, придавая жизни направленіе и цѣли, онѣ наполняють ее новымъ содержаніемъ. Содержаніе это ново, и уже потому имѣеть болѣе цѣны, что оно вытекаеть изъ источника собственнаго существа, указывая на специфическую силу (Energie) и на творческую дѣятельность человѣка. Но психическая жизнь непосредственно обогащается идеями не только въ ея содержаніи, но въ ея формахъ, въ ея процессахъ, возвышаемыхъ идеями...

«Эта облагороживающая и организующая дѣятельность идей различна въ различныя времена какъ по способу, такъ и по величинь, и историческая исихологія ставить себь запачею уяснить это и показать, почему идеи движутся по восходящимъ и по нисходящимъ кривимъ линіямъ. Возрастающее уплотненіе мышленія (накопленіе его въ отдѣльной личности) представляетъ выгоду, изъ которой развивается недостаточность его улетучиванія (распространенія мысли въ обществъ); возвышеніе и очищеніе личности вредить чувству общественной связи: полнота и насыщение объективнаго духа (высшихъ процессовъ общественной жизни) уменьшаеть побуждение къ субъективной (личной) работь и дъятельности; и все это лишь отдъльные примъры, развивающіеся на основаніи законности, которую следуєть изучать въ ел общности. Исихологія должна перевести изъ эмпирическаго знанія въ сознательное пониманіе и то обстоятельство, что узкое и одностороннее преследование одной идеи и упорное удержание ея, неизбъжно влекуть за собою въ дальнъйшемъ развитін разложеніе иден самой изъ себя (следовательно и народности ея поддерживающей) и что человъчество идетъ впе-

<sup>\* «</sup>Zeitschift für Völkerpsychologie und Sprachwissenschaft» (1865) 460 ы сл. «Ueber die Ideen in der Geschichte». Такъ-какъ иѣкоторыя выражені планаруса могли бы быть неясны читателямъ, мало знакомымъ съ иѣмецкою философскою терминологіею, то въ иныхъ мѣстахъ въ скобкахъ номѣщены объясненія.

редъ лишь вслъдствіе появленія новыхъ идеальныхъ элементовъ.

«Здъсь, гдъ дъло идетъ лишь о постановкъ задачь, достаточно намекнуть, что дъйствие идей проявляется преимущественно въ трехъ основныхъ формахъ, которыя всегда находятся, конечно, въ необходимомъ взаимнодъйствін, но, вслъдствіе неревѣса той или другой формы, даютъ совершенно иной видъ совокупности идеальной двятельности. Вопервыхъ, двиствіе идей проявляется въ выработкъ личности. Изъ общаго и для всъхъ одинаковаго уровня физическихъ потребностей, исихическаго и психофизического механизма, работающого прежде всего для удовлетворенія этихъ потребностей, человіть возвышается лишь посредствомъ усвоенія идей. Энергія въ усвоеніи идей опредівляетъ мъру образованности человъка; проникновение идеями и сила воли, посвященной имъ, опредъляють его направление; оба вмъстъ составляютъ его личность, его характеръ. Мъра идеальнаго элемента въ человъкъ есть въ то же время мъра его личности. Но въ личности человъка высказывается всего ранъе и всего чище действіе идей въ исторіи; ни одна историческая эноха, даже эноха паденія не настолько лишены идей, чтобы въ нихъ не встрътились отдъльныя особи, въ образованности и въ характер'в которыхъ высказываются благородныя черты челов вчности. Въ высшихъ личностяхъ исторіи мы находимъ каждый разъ осуществление (Erfüllung) идей; въ массахъ же заключается задача исторін, личности намъ дають мірку для этой задачи, и она непосредственно выказывается задачею безконечною.

«Вторая форма дѣятельности идей заключается въ созиданіи идеальныхъ произведеній; они переживають личности и поколѣнія, сохраняють идеи для будущаго тѣмъ, что воилощають ихъ въ себѣ и возрождають въ мысли будущаго. Произведенія искусства и письменности, результаты труда и изобрѣтательности стоять въ исторіи какъ свидѣтели и истолкователи идей минувшаго. И здѣсь идеи дѣйствуютъ чрезъ личность, одушевляя ее къ творчеству точно также, какъ онѣ развивають въ ней образованность и направленіе; тѣмъ не менѣе слѣдуетъ строго различать творческій геній отъ индивидуализирующаго генія (Genie der Persönnlichkeit), если можно такъ выразиться. Не всегда оба эти генія представляются въ соединеніи. Для исторіи интересно и важно разсмотрѣть времена и народы въ томъ отношеніи, развиваются ли въ нихъ болѣе личности перваго или втораго рода.

«Наконець, втретьихь, форма д'вятельности идей заключается въ творчествъ учрежденій (Institutionen, общественныхъ



формъ) общественныхъ, юридическихъ, политическихъ, обычнонравственныхъ, религіозныхъ связей и установленій между людьми. Бракъ и семья, судоустройство для охраненія собственности,
чести, здоровья и жизни, община, государство и союзы государствъ, церковь, союзы съ цѣлью благотворительности, союзы
для общежитія во всѣхъ отношеніяхъ—все это выраженія идей
или средства для ихъ осуществленія.

«Учрежденія (общественныя формы) представляють историческіе результаты идей въ высшемъ смыслѣ: они живутъ въ исторіи и исторія въ нихъ. Это не пассивныя, прочныя произведенія, какъ произведенія искусства и науки, но живыя и производительныя дѣла духа; въ нихъ мы имѣемъ не части истинной человѣческой жизни, а самую ткань ея. Во всей дѣятельности и производительности духа лишь языкъ и мысль, въ немъ непосредственно живущую, можно сравнить съ учрежденіями».

Опять таки не станемъ теперь останавливаться на критик положеній Лацаруса, но укажемъ на то развитіе, которое онъ даетъ «работѣ человѣческой мысли», составляющей, по Шафгаузену, основнаго движителя исторіи человівчества или, по общепринятому термину, человъческой цивилизаціи. Работа мысли, т.-е. идеальный элементь человъчества, проявляется, по Лацарусу, прежде всего въ выработкъ личностей; затъмъ въ ихъ художественномъ и литературномъ творчествъ; наконецъ въ развитіи общественныхъ формъ. Лацарусъ, подобно Гизо, принимаетъ, что общественная мысль (идеальная дёятельность, какъ онъ ее называеть) имбеть весьма различный видь, смотря по тому, проявляется ли она только въ выработкъ отдъльныхъ лицъ, или къ этому присоединяется развитіе литературы и искусствъ, или мысль общества проявляется въ жизненности его формъ. Онъ допускаеть, какъ Гизо; взаимнодѣйствіе этихъ проявленій общественной мысли, но уже строже выделяеть выработку личностей, какъ самое раннее проявление, самое необходимое условие и самый постоянный фактъ работы мысли, а въ жизненности общественныхъ формъ видитъ высшее проявление цивилизаціи, но именно въ жизненности ихъ, такъ-какъ узкая и односторонняя преданность одной идей составляеть, по его словамь, губительное начало для общества. Мысль должна постоянно работать и можеть возрождать общество, но формы мысли (именно идея) преходящи и должны быть сознаны какъ преходящія въ живомъ обществъ; если общество считаетъ ихъ не преходящими и свяжеть свою судьбу съ тою или другою формою мысли (идеею), оно умретъ вмѣстѣ съ нею.

## 4. Пренія антропологовъ.

Въ послъднее время вопросъ о сущности человъческой пивилизаціи перешель изъ книгь въ словесныя пренія и получиль возможность подвергнуться разносторонней оценке въ ученыхъ обществахъ двухъ передовыхъ народовъ Европы, во Франціи и въ Англін. Антропологія разсматриваетъ человъка, какъ группу въ разнообразін его формъ и въ развитіи процессовъ его діятельности. Цивилизація слишкомъ різкій факть въ дівятельности зоологической группы homo, чтобы антропологическія пренія въ парижскомъ и лондонскомъ обществахъ не привели неизбъжно и къ вопросу о сущности этого факта, о его отличительныхъ признакахъ, о его значенін и т. п. Оно такъ и было. . Много разъ антропологамъ приходилось говорить о цивилизацін или культурь той или другой расы, того или другаго народа, той или другой эпохи. Наконецъ, два раза въ парижскомъ обществъ прямо пришлось поставить вопросъ и возбудить о немъ болве или менве продолжительныя пренія.

Въ первый разъ это случилось въ самый первый годъ существованія общества, въ 1860 г. Трела представляль докладь \* о брошюрь Леруа относительно путешествія по Тихому оксану и о брошюрь Мишо о Гвіань. Въ той и другой антропологическаго матеріала было очень мало, но оба автора приходили къ результату, что «туземное населеніе въ Гвіанв и Полинезіи постоянно убываеть въ мъстностяхъ, гдъ поселились европейим, даже въ небольшомъ числъ». Докладчикъ прибавилъ, что этоть факть для Полинезіи быль уже изв'єстень и что его объясняли различно. «Но, прибавиль онъ, всё извёстныя объясненія нельзя считать достаточными». Это подало поводъ Брока возбудить пренія \*\* о вымираніи туземцевь, перещедшія въ пренія о способности различныхъ расъ къ совершенствованію. Въ этихъ преніяхъ приняли участіе главные ораторы общества: Брока, Гратіолэ, Перье, Катрфажъ, Прюнеръ-бей, Пушэ и др. Фактъ гибели туземцевъ въ присутствін европейской цивилизаціи не оспаривался, но все-таки никто ему не далъ надлежашаго объясненія. Указывали причины физическія, нравственныя н даже тайныя (occultes), такъ что Гратіоло пришлось напомнить \*\*\*: «Оставимъ въ сторонъ тайныя причины; наука не должна ими заниматься: слишкомъ долго онв задерживали ее. Истин-

<sup>\* «</sup>Bulletins». I, 276 и сл.

<sup>\*\*</sup> Тамъ же, 278 и сл., 327 и сл., 347 и сл., 368 и сл., 419 и 479 и сл. \*\*\* Тамъ же, 297.

но-научный прогрессъ начался съ того дня, когда стало понятно, что всѣ физическіе и нравственные факты доступны наблюденію. Тайныя причины, это — причины, ускользающія отъ наблюденія; если сущность ихъ такова, что онв должны ускользать отъ него, то я осмълюсь сказать, что онъ не существують». Наибольшее число ораторовъ остановилось на мысли, что есть расы (напр. австралійцы), недоступныя цивилизацін; другія же (напр. полинезцы Гаваіи) способны цивилизоваться, но что всѣ одинаково гибнутъ отъ прикосновенія къ европейскому строю жизни, такъ что некоторые ораторы признали цивилизацію вреднымъ началомъ для иныхъ расъ. Эти пренія продолжались съ марта до августа и во время ихъ неизбѣжно было говорить о цивилизаціи дикихъ и европейцевъ, о томъ, какой смыслъ можно придать этому слову въ различныхъ случаяхъ, о томъ, наконецъ, насколько приложимо слово умвилизація къ обществамъ дикихъ островитянъ. Некоторые участники въ преніяхъ прямо противоположили дикость—пивилизаціи. «Австралійцы, говоритъ О-Руркъ (O'Rorke) 21-го іюня \*, были дики. Полинезцы не были дики; они имъли начала цивилизаціи». При этомъ онъ указалъ у полинезцовъ общества и націи съ начальниками почти всегда наслъдственными; на существование јерархіи, опредъленнаго культа, преданій и болье или менье правильной общественной организаціи. У нихъ были, если не города, то деревни, даже дворецъ для короля. Земля была обработана и многочисленное население могло жить на островахъ, имъющихъ незначительное пространство. «При этой зародышной цивилизаціи, -говориль ораторь, - полинезцы имѣли соціальныя понятія, которыя могли легко развиться при соприкосновеній съ высшею цивилизаціею», и д'вйствительно это явленіе им'вло м'всто. «Но когда раса совсимъ дика, когда она сама собою не могла получить первыхъ соціальныхъ понятій, трудно, чтобы она могла ихъ усвоить, когда они къ ней придутъ извив. Таковы австралійцы. Имъ никогда не приходило на умъ построить деревню или образовать націю. Говорять, что они д'влились на племена; но эти племена не заключали ничего опредъленнаго; они составились изъ собранія небольшаго числа семей, всего чаще трехъ или четырехъ, и это собрание было иногда временное. Австралійцы и остались, чёмъ были».

При этомъ противоположеніи цивилизаціи дикому состоянію, вопросъ о смысл'є этихъ словъ неизб'єжно было поставить, и Прюнеръ-бей поставиль его 16-го августа \*\*. «Что такое циви-

<sup>\*</sup> Тамъ же, 380.

<sup>\*\*</sup> Тамъ же, 480.

лизація? спросиль онъ. — Когда семьи и племена принимають осѣдлый образъ жизни для составленія болѣе тѣсной связи, когда трудъ обращается въ обязанность и привычку, когда раздѣленіе труда ведетъ къ установленію различныхъ классовъ обществъ (производительнаго, административнаго, интеллектуальнаго или обучающаго), когда всякій вносить свою долю въ общее дёло и черпаеть въ то же время блага въ условіяхъ этой ассоціацін, тогда образуется государство; если же прибавимъ, что тамъ допускаютъ и поощряютъ развитие (la culture) всёхъ человёческихъ способностей, то тамъ существуетъ шивилизація». Но для ея развитія необходимы, по словамъ оратора, нѣкоторыя «благопріятныя условія матеріальныя и историческія». Безъ земли, допускающей обработку, безъ съмянъ растений и особенно злаковъ... не существуеть осъдлаго населенія, а потому не существуетъ и цивилизаціи». Съ другой стороны, по мижнію Прюнеръ-бея, исторія доказываеть, что для вступленія народа на путь цивилизаціи необходимо принужденіе, заключающееся или въ недостаткъ пищи, или въ могущественныхъ личностяхъ, или въ соприкосновении съ высшею цивилизациею. При этомъ онъ призналъ, что австралійцы не были цивилизованы и не усвоили себъ европейской цивилизаціи, но представиль значительное число фактовъ, доказывающихъ ихъ способность цивилизоваться. Для негра же нашель совершенно неприложимымь эпитеть дикій 1.

Въ февралѣ 1867 г. вопросъ о смыслѣ цивилизаціи былъ вызванъ и въ Лондонѣ въ преніяхъ, возникшихъ по поводу статьи Уэка (Wake) о древности человѣка и сравнительной геологіи ², гдѣ авторъ пустился въ довольно странныя гипотезы, и сказалъ, что цивилизація есть «окончательный продуктъ человѣческой умственной дѣятельности». Колингвудъ замѣтилъ ³, что это опредѣленіе не представляетъ для него ничего яснаго. Въ обработкѣ ли науки или искусства состоитъ цивилизація? Есть ли это соціальная наука? Есть ли это матеріальное удобство? Или это не что иное, какъ занятіе человѣческаго ума и полное развитіе всѣхъ его способностей? Уэкъ склонился къ первому опредѣленію, и вопросъ дальше не пошелъ.

Но чрезъ нѣсколько мѣсяцевъ онъ возникъ въ Парижѣ и далъ поводъ къ разностороннему разбору его <sup>4</sup>. Гарригу̀ читалъ

¹ Тамъ же, 491.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Anthr. Rev.» V, «Journal of the A. S.» CV и сльд.

з Тамъ же, СХIII.

<sup>4 «</sup>Bulletins» 2-me ser. II. Такъ-какъ до сихъ поръ у меня въ рукахъ лишь кн. «Bulletins» за 1867 г., то я не могу сказать навѣрное, не продолжались ли пренія далье, чъмъ здѣсь показываю.

2-го мая записку о людовдствв у доисторическихъ людей \* и пришелъ къ выводамъ, что на югв Франціи люди, жившіе въ періодъ шлифованнаго камня, были людовды; относительно же современниковъ свернаго оленя на югв Франціи (людей болве ранняго періода), нашелъ, что этотъ обычай впроятно существовалъ и между ними.

Онъ заключилъ свою записку мнѣніемъ, что «собственно нѣтъ ничего удивительнаго, если первобытный человѣкъ былъ въ состояніи ѣсть себѣ подобныхъ. Въ наше время существуютъ дикари, которые умѣютъ обработывать самородки металловъ, шлифовать камни, выдѣлывать весьма усовершенствованныя оружія, илести цыновки, приручать домашнихъ животныхъ; эти дикари, по степени цивилизаціи (au point de vue de leur civilisation), настоящіе представители періода шлифованнаго камня въ Европѣ; но и теперь, не будучи побуждаемы къ тому сильнымъ голодомъ, пожирають не только бѣлыхъ, но и своихъ соплеменниковъ. Слѣдовательно, совершенно натурально допустить, что доисторическій человѣкъ былъ людоѣдомъ. Человѣческія кости, найденныя между кухонными остатками, могутъ вполнѣ подтвердить это предположеніе.

Что же касается людей, современныхъ древнему слону или медвѣдю и третичнымъ формаціямъ, то они тоже, вѣроятно, по мнѣнію Гарригу, поѣдали другъ друга, хотя рѣже, нежели наши ближайшіе предшественники.

«Чѣмъ болѣе—заключилъ онъ—организація человѣка подходила къ организаціи человѣкообразной обезьяны, тѣмъ болѣе, вѣроятно, ему было свойственно питаться плодами. Я вижу въ людоѣдствѣ, какъ и въ привычкѣ питаться исключительно мясомъ, уже плодъ нѣкоторой цивилизаціи или, лучше сказать, слѣдствіе измѣненій въ нравственныхъ и умственныхъ привычкахъ, измѣненій, мало по малу происшедшихъ въ первобытномъ человѣкѣ, въ человѣкѣ-обезьянѣ».

Немедленно Далли спросиль Гарригу, считаеть ли онъ человъкообразную обезьяну, о которой онъ говориль, современною или предшествовавшею пещерному человъку древнъйшаго времени? Гарригу отвътиль: «на мой взглядъ первая усовершенствованная обезьяна заслуживала названія человъка и должна была, слъдовательно, быть современною обезьянамъ ей предшествовавшимъ».

Далли снова предложиль вопрось о разницѣ по артистическому достоинству между первобытными орудіями человѣка и

<sup>\*</sup> Тамъ же, 326 и слъд.

палками, употребляемыми обезьянами. Лартэ возразилъ, что палки обезьянъ не могутъ считаться произведеніями искусства или ремесла; онъ просто сломаны, а не изготовлены.

«Впрочемъ—прибавилъ онъ—вѣроятно и между людьми періодъ (àge) дерева предшествовалъ періоду камня, о чемъ даже преданіе сохранилось у нѣкоторыхъ племенъ Сѣверной Америки. Въ немъ говорится, что ихъ предки прежде употребляли только дереванныя орудія, но однажды одинъ изъ нихъ вздумалъ употребить камень, и это обозначило эру паденія. Что касается до возможнаго родства между человѣкомъ и обезьяною, я замѣчу, что человѣкъ каменнаго періода вовсе не былъ покрытъ шерстью. Люди, современные сѣверному оленю, были даже, по моему, гораздо цивилизованнѣе, чѣмъ это думаютъ. Ихъ общественное состояніе должно было приближаться къ состоянію современныхъ эскимосовъ, весьма кроткихъ по нраву и никогда не нападающихъ. Капитанъ Россъ встрѣтилъ даже племя эскимосовъ, болѣе цивилизованныхъ, чѣмъ мы, съ точки зрѣнія нравственности, такъ-какъ они не имѣли понятія о войнѣ».

На эти слова Брока, остающійся до сихъ поръ главнымъ руководителемъ преній парижскаго общества, заявиль, что онъ еще въ 1859 г. высказалъ предположение о періодъ исключительнаго употребленія дерева, но что онъ несогласенъ съ Лартэ относительно цивилизаціи. «Въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ сказаль онъ-эскимосы и даже собаки выше насъ, особенно съ точки зрвнія нравственной, но следовало бы определить смысль слова инвилизація, и я желаль бы, чтобы общество поставило это очереднымъ вопросомъ. Сильно населять страну, увеличивая сильно и средства пропитанія — воть одинь изъ результатовъ того, что я называю цивилизацією. Я признаю, что это общественное состояние вызываеть борьбу бъднаго съ богатымъ, когда число народонаселенія относительно слишкомъ велико. Это одна изъ язвъ нашего цивилизованнаго общества. Но я думаю, что цивилизація можеть найти въ самой себѣ средства уменьшить или устранить это несчастие. Но недостатки и бълствія цивилизаціи дають ли право осуждать ее? Я не думаю. потому что, если она не доставляеть счастія всёмь своимь членамъ, то распространяетъ счастье на целые милліоны».

Ларті остался при мивніи, что «цивилизація есть умственный и общественный прогрессь», что наша эпоха еще оставляеть громадное місто желанію лучшаго, когда, между прочимь, война періодически косить населеніе, не считая другихь бідствій. «Конечно — сказаль онь — мы доставили себі много наслажденій; но не въ этомь цівль цивилизаціи».

Конечно, предыдущее показало, на сколько неопредёленно употребление слова «цивилизація», когда для одного оратора людобдство составляло успъхъ инвилизаціи; когда она попускалась у людей каменнаго періода, а другіе въ то же время оспаривали ее у племенъ, живущихъ семьями; одинъ считалъ эскимосовъ цивилизованиве современной Европы въ ивкоторомъ отношенін, а другой — видёлъ въ цивилизаціи только развитіе наукь и искусствь; третій — условія умноженія населенія и средствъ пропитанія; а четвертый — принималь, что она существуетъ только въ государствъ при допущении и поощрении развитія всёхъ человеческихъ способностей. Къ сожаленію, собственно преній по этому предмету не было и только 3 оратора развили свои мысли о цивилизаціи. Ораторы эти, Летурно, Кудро и Пелларенъ, далеко не изъ самыхъ замвчательныхъ членовъ общества и, повидимому, болье строгіе ученые не рышились разобрать вопроса, для котораго ни спеціалисты-естествоиспытатели, ни спеціалисты-археологи, ни спеціалисты-филологи не имъютъ достаточныхъ данныхъ. Тъмъ не менъе три ръчи, при этомъ произнесенныя, если и высказали еще ръзче разнообразіе взглядовъ на употребляемое слово, то вмѣстѣ съ тѣмъ показали обширность вопроса, связь его съ другими, и уяснили для внимательнаго читателя хотя нёсколько причины упомянутаго разнообразія взглядовъ.

Летурно въ своей запискѣ: «Объ общественныхъ фазисахъ» \* сталъ апологетомъ прогресса въ человѣчествѣ противъ Лартэ, хотя въ понятіи о цивилизаціи согласился съ нимъ, именно Летурно опредѣлилъ цивилизацію «прогрессивнымъ развитіемъ общественнаго союза», охватилъ ею всѣ фазисы человѣческаго общественнаго развитія, но оставилъ, повидимому, въ сторонѣ вопросъ о правильности приложенія термина къ тому или дру-

гому данному общественному состоянію.

Кудро, въ своей запискѣ о цивилизаціи \*\*, поставиль вопросъ еще шире, но смыслъ слова опредѣленнѣе. Онъ прямо приступиль въ основному затруненію: «Здѣсь часто произносять слова народы цивилизованные, народы дикіе; слова эти приняты въ разговорномъ языкѣ и, подобно весьма многимъ словамъ, употребляемымъ болѣе или менѣе часто, не имѣютъ весьма точнаго и опредѣленнаго значенія. Уже во многихъ случаяхъ нѣкоторые сочлены наши протестовали противъ названія дикій, приложеннаго къ низшимъ группамъ человѣчества. Желательно,

<sup>\* «</sup>Bull.» 2-me ser. II, 378 и след. \*\* Тамъ же, 411 и сл.

чтобы разъ навсегда условились въ истинномъ значении этого слова и чтобы выраженія: цивилизованный и дикій представили намъ въ будущемъ опредъленный смыслъ... Что такое цивилизація? въ чемъ состонть она? существуеть ли человікь гді либо въ дикомъ состояни? существовалъ-ли онъ въ немъ когда либо?» Поставивъ такимъ образомъ вопросъ, Кудро расширилъ его, привлекши къ нему весь животный міръ, и напомнилъ о фактахъ, сближающихъ образъ жизни низшихъ животныхъ съ образомъ жизни человека. «Слово цивилизація — сказаль онъ должно бы обозначать состояніе, въ которомъ живуть существа, находящіяся въ общественныхъ отношеніяхъ». Онъ свель поэтому вопросъ о цивилизаціи на вопросъ о существованіи общественныхъ отношеній между особями, что нисколько не легче ржшить, чёмъ и задачу о цивилизаціи. Затёмъ онъ выразиль мнвніе, что следуеть относить начало цивилизаціи къ эпохв. «когда въ животномъ пробуждается размышление и животное отдаеть себь отчеть въ совершившемся прогрессь, и въ томъ. который можеть еще для него имъть мъсто».

Пелларенъ сталъ на совершенно противоположную точку зрвнія \*. Онъ нетолько захотвлъ придать слову *цивилизація* опредвленное значеніе, нетолько отнялъ у него всякое отношеніе къ человъческому прогрессу, но даже свелъ его, вслъдъ за Ш. Фурье, на одну изъ преходящихъ ступеней человъческой исторіи.

«Изъ тъхъ, кто ограничиваетъ вопросъ (о цивилизаціи) человъчествомъ (не привлекая къ нему, подобно Кудро, низшихъ животныхъ), многіе, какъ напр. Гизо, употребляли слово щивилизація, какъ обозначеніе самаго совершеннаго типа общественной организаціи, «наплучшей организаціи общественныхъ отношеній». Таковы слова Гизо въ его «Исторіи европейской цивилизаціи». Но это опредъленіе предръщаеть вопросъ... Оно ственяеть изследование общественной организации пределами частной формы и кругомъ распредёленій, существующихъ около насъ подъ именемъ инвилизаціи. Это значить ставить преграду прогрессу человической общественности; но эта преграда столь же мало, какъ и всякая другая, остановить движение человъчества къ лучшимъ и высшимъ судьбамъ, къ такой ступени благополучія и свободы, которая, по моему мнінію, невозможна въ общественной формъ, сравнительно несовершенной, представляемой цивилизованнымъ состояніемъ».

Собственно, полученные результаты были не особенно важны,

<sup>\*</sup> Тамъ же, 443 п сабд.

и нельзя сказать, чтобы который либо изъ ораторовъ исчерпаль вопросъ надлежащимъ образомъ; твмъ менве можно сказать, чтобы ученое общество пришло къ какимъ нибудь положительнымъ результатамъ. Но изъ различныхъ точекъ зрвнія, здвсь выставленныхъ, становилось очевидно, что вопросъ о человъческой культуры или человыческой цивилизации имыеть весьма различныя стороны; что для его полной оценки надо иметь въ виду и нравы общественныхъ животныхъ, и различныя ступени развитія человіческих обществь, и то странное явленіе, что накоторыя человаческія расы скорже гибнуть, чамь принимають строй настоящей европейской жизни, и то соображение, что, въ современной европейской цивилизаціи, мы им'вемъ строй еще далекій отъ идеала человіческаго общества, наконецъ тотъ факть, что въ цивилизаціи есть элементь общій съ обществами животныхъ и низшихъ расъ, элементъ, не заключающій въ себъ по необходимости понятія о прогрессь, а затымъ что и ть мыслители, для которыхъ понятіе о цивилизаціи нераздёльно съ идеею прогресса, имъють основание для своихъ положений, то-есть что понятіе о цивилизаціи заключаеть элементь прогресса. Мы постараемся разобрать этотъ вопросъ какъ на основаніи аргументовъ, представленныхъ въ упомянутыхъ преніяхъ, такъ и еще другихъ матеріаловъ последняго времени. Такъ, относительно обществъ животныхъ можно найти прекрасный матеріаль въ психологическихъ лекціяхъ Вундта 1. Относительно сближенія быта современныхъ дикихъ племенъ съ первобытнымъ человъкомъ немало данныхъ встръчается у Лэббока 2 и у Тэйлора <sup>3</sup>, который указаль также любопытные слѣды міросозерцанія дикихъ въ обществахъ высшей цивилизаціи. Для современнаго состоянія низшихъ расъ важна и статья Шафгаузена 4, помъщенная въ нъмецкомъ «Архивъ». Относительно дъйствія европейцевь и въ особенности миссіонеровъ на дикихъ, весьма интересны пренія въ лондонскомъ антропологическомъ обществъ 1865 г. 5. Мы постараемся извлечь изъ всего этого матеріала возможно ясный результать.

W. Wundt: «Vorlesungen über die Menschen-und Thierseele» (1863) П. Есть русскій переводъ подъ названіемъ «Душа человѣка и животныхъ».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> J. Lubbock: «Pre-historic Times» (1865).

<sup>3</sup> Главное сочиненіе Тэйлора «Researches into the early history of mankind» etc. (1865) недавно появилось въ переводѣ подъ названіемъ: «Доисторическій быть человьчества и начало цивилизаціи», но мы будемъ преимущественно пользоваться его журнальными статьями.

<sup>4</sup> H. Schaaffhausen: «Ueb. d. Zustand der wilden Völker» въ «Archiv f. Anthr.» I, (1860) 161 и слъд

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> «Anthr. Rew.» III, «Journ. of. the A. S.» CLXIII и сл., CLXXXVI и сл., CCXVI и сл., CCXVI и сл., CCXC и сл.

# 5. Происхождение общественной связи у животныхъ.

Кажется, всего удобнѣе начать съ самой низшей точки, представляющейся для сравненія человѣческой цивилизаціи, то-есть со строя жизни животныхъ, и потому намъ прежде всего прихо-

дится обратиться къ разсужденіямъ Кудро.

Изъ предыдущихъ указаній уже можно было замѣтить, что онъ выказаль въ развитіи своей мысли нѣкоторую непослѣдовательность. Дѣйствительно, онъ то отрицаль всякое участіе понятія о прогрессѣ въ понятіи о цивилизаціи, то приходиль къ результату, что въ цивилизаціи заключается понятіе дъямельности, слѣдовательно элементь прогресса. Надо отдать ему справедливость, что здѣсь онъ пожертвоваль логикою неясному сознанію сложности разсматриваемаго имъ процесса.

Онъ сначала обратился \* къ этимологіи и сказаль, что на основаніи ея, слова, связанныя съ выраженіемъ *цивилизація*, обозначаютъ скопленіе, общественность вообще, что «съ точки зрѣнія этимологіи, ассоціація и цивилизація — два нераздѣльные термина». Слово «дикій» (souvage отъ silva — лѣсъ) обозначаетъ жителя лѣсовъ, живущаго одиноко безъ общественныхъ отношеній. Далѣе \*\*, какъ было уже указано, онъ прямо говоритъ: «Слово *цивилизація* должно бы обозначать состояніе, въ которомъ живуть существа, находящіяся въ общественныхъ отношеніяхъ».

Цитируя приведенныя выше опредъленія Гизо, онъ полемизируеть противъ нихъ, указывая, что трудно приложить эти
опредъленія къ конкретнымъ обществамъ, и потомъ найти разграничивающую черту, за которою этотъ терминъ уже неприложимъ. «Будемъ ли мы считать цивилизованными всѣ европейскія народности? Вѣроятно, хотя бы по сосѣдскимъ отношеніямъ... Перейдемъ въ Африку. Скажемъ ли мы, что обитатели
Дагомея цивилизованны? Пожалуй, нѣтъ». При этомъ онъ указываетъ, что, съ одной стороны, допуская *цивилизацію* въ Дагомеѣ, мы нигдѣ не можемъ остановиться; съ другой, что и
въ Европѣ часть населенія, по умственному и нравственному
развитію, стоитъ не выше жителей Дагомея. «Общественная
форма для нихъ — говоритъ Кудро — повидимому та же, что
для личностей развитыхъ, но первые ей только подчиняются,
и я не думаю, чтобы это давало право на высшее мѣсто» \*\*\*\*.

<sup>\* «</sup>Bulletins» de 2-me ser. II, 414.

<sup>\*\*</sup> Стр. 426.

<sup>\*\*\*</sup> Стр. 425-426.

На этомъ основаніи онъ предлагаеть отказаться вовсе отъ научнаю употребленія слова цивилизація, такъ-какъ нёть иной границы между различными строями человвческих обществъ и даже между человвческимь обществомь и обществомъ животныхъ. «Въ отношении цивилизации, какъ въ отношении ума, всякая разграничивающая черта, которую бы пробовали провести между человъкомъ и животнымъ, была би — говоритъ Кудро — совершенно произвольна. Человъкъ есть лишь наиболве способное животное, наиболве склонное къ развитію цивилизаціи, хотя не всегда самое цивилизованное» \*... Всюду, гдв есть общество, тамъ есть и цивилизація. Муравьи, бобры, обезьяны, французы живуть въ обществъ: они цивилизованы \*\*... Спускаясь по зоологической лістниць отъ человіка, мы встрвчаемъ обезьяну, т.-е., по мивнію приверженцевъ теоріи преобразованія видовъ, то существо, которое въ весьма дальнюю геологическую эпоху произошло изъ одного корня съ челов вкомъ и было равно ему. Но обезьяны живутъ обществами. Ихъ племена имѣютъ начальниковъ, которые весьма рѣшительно заставляють признавать свой авторитеть. Онв имвють соціальную организацію, особенную тактику для грабежа или войны. Американскія обезьяны-ревуны собираются въ большія общества, гдв ораторы произносять рвчи... Племена обезьянъ обладають настоящей цивилизаціей, которая, по солидарности членовъ общества, вовсе не уступаетъ некоторымъ низшимъ группамъ человъчества».

По мнѣнію Кудро, всѣ важныя учрежденія человѣческихъ обществъ встрѣчаются въ обществахъ низшихъ животныхъ въ зародышевомъ состояніи. Оно иначе и быть не можетъ, такъвакъ эти учрежденія вызываются потребностями, потребности же не составляютъ исключительной принадлежности человѣка. Мы встрѣчаемъ потребности на всѣхъ ступеняхъ зоологической лѣстницы; онѣ опредѣляются органическимъ строеніемъ существъ, окружающею средою, и въ свою очередь опредѣляютъ инстинктъ, привычки и учрежденія, назначенныя для ихъ удовлетворенія. «Потребность — вотъ истинный, единственный двигатель, влекущій къ прогрессу. Она есть истинный, единствен-

ный создатель наукь, искусствъ, промышленности».

Кудро старался показать, что общественность и семья не составляють врожденных началь въ какой либо породѣ животныхъ, но развиваются подъ вліяніемъ потребностей.

Есть ли общежительность врожденный инстинкть, вызван-

<sup>\*</sup> Стр. 424. \*\* Стр. 424.

ный органическою потребностью животнаго? спрашиваеть онъ, и склоняется къ мысли, что это — качество, выработанное накопленіемъ опытовъ длиннаго ряда покольній, — опытовъ, хотя и безсознательныхъ, но дъйствительно повторенныхъ и неизбъжно пришедшихъ къ опредъленному результату.

Предположимъ, что извъстная порода животныхъ, живущая охотой, обитаетъ на мъстности, гдъ много дичи. Каждая особъ безъ труда находитъ себъ пищу и пріютъ. Если только она не боится сдълаться жертвою сильнъйшаго, то и не почувствуетъ потребности улучшить способы защиты или нападенія. Общество ей не нужно и инстинктъ общежительности никогда не разовьется при подобныхъ условіяхъ. Животныя будутъ сближаться для совокупленія и для ухода за дътенышами; но едва эти послъднія подростутъ и будутъ способны къ самостоятельной жизни, они разбредутся сами или мать прогонитъ ихъ.

Но дичь постоянно подвергается опасностямь, и потребность избёжать опасности заставляеть ее непремённо совершенствоваться или въ быстроте полета и бёга, или въ изобрётении новыхъ хитростей и уловокъ. Теорія Дарвина въ этомъ случаё несомнённо справедлива; усовершенствованія перейдуть отъ поколёнія въ поколёніе, путемъ естественнаго подбора; такъ-какъ болёе слабыя падутъ жертвою охотниковъ, а болёе сильныя будутъ совершенствоваться и размножаться.

Но, по мъръ истребленія дичи и возрастанія ся хитрости, охотникъ тоже долженъ совершенствоваться въ искусствъ нападенія, и только тъ, которыя поборють всъ трудности жизни, будуть жить и размножаться.

Тогда, подъ опасеніемъ совершеннаго уничтоженія, дичь должна пойти далье по пути прогресса, и воть она собирается въ общества, чтобы силою или хитростью отразить опасность. Подобныя обстоятельства побудили зайцевь и оленей придти къ ассоціаціп для сміны одного другимь при бітстві отъ преслідователей. Птицы представляють намъ замёчательные примёры ассоціацій для защиты. Воть что говорить объ этомъ Туссенель въ своей «Орнитологіи по страстямь» (Ornithologie passionelle, 260): «Можно ежедневно встрътить пары draines, готовыхъ на бой, которыя не только не уступають союзамъ соекъ и сорокъ, многочисленныхъ и дерзкихъ, но сами нападають на нихъ, разбивають, обращають въ бъгство и отнимають на нъкоторое время у этихъ разбойниковъ всякую охоту къ хишничеству. Но мятежники имфють особенно блестящій успфхъ, когда искусные вожаки, соединивъ всъхъ draines, находящихся въ окрестностяхь, въ одно общество взаимнаго страхованія, побудять ихъ

подписать трактать оборонительнаго и наступательнаго союза. Первый результать подобнаго трактата есть организація особенной наблюдательной стражи, члены которой должны, при первомь появленіи врага, объявлять о томь остальнымь, треща безь милости и вообще производя какъ можно больше шуму. При этомъ сигналь вся республика вооружается, кидается разомъ на врага; пораженный этой неожиданностью, онъ обращается въ бъгство, и уже болье не возвращается. Я видаль настоящихъ хищныхъ птицъ, съ крючковатыми челюстями и цыкими коттями, которыя должны были покинуть свои наслъдственныя владынія, вслыдствіе непріятностей, причиняемыхъ имъ этой строгой полиціей, и должны были откровенно сознаться, какъ плохо приходится сильнымъ, когда слабыя вступаютъ въ союзъ».

Описывая одинокую жизнь оленя, за исключеніемъ времени течки и кормленія, Леруа \* говоритъ: «Можно бы отсюда заключить, что животныя соединяются въ общества только для взаимной помощи». Но едва-ли и между людьми это иначе.

Въ то время, какъ слабыя соединяются для отпора нападенія, охотники тоже составляють ассоціацію для добыванія ниши; какъ олени смѣняютъ другъ друга при бѣгствѣ, такъ волки при преследованіи. Ассоціація не всегда иметь въ виду только добычу пищи; она часто направляется и на сторожа, оберегающаго добычу. Вотъ фактъ, почерпнутый у Туссенеля (382), факть, доказывающій послідовательное размышленіе и въ которомъ Кудро видитъ признаки дъйствительной цивилизаціи: «Я видаль, -- говорить Туссенель, -- какъ три или четыре волка соединялись, чтобы умертвить собаку пастуха, бдительный надзоръ которой мѣшалъ имъ; разорвавъ ее на клочки, они разбрасывали ел члены, голову и внутренности по всъмъ наиболье посвщаемымъ перекресткамъ, какъ бы для примвра другимъ. Очевидно, что не голодъ, а жажда мести побуждала ихъ къ убійству, такъ-какъ они оставляли въ целости все части тела собаки».

Конечно, не вдругъ достигаютъ такихъ успѣховъ; ихъ не ищутъ и не желаютъ; они происходятъ отъ необходимости, путемъ естественнаго подбора, при вымираніи слабыхъ особей. Потребность, необходимость, истребленіе — вотъ истинные двигатели всякаго умственнаго и физическаго прогресса, истинные творцы инстинктовъ и потребностей.

Следуетъ заметить, что везде, где какая-нибудь порода стре-

<sup>\*</sup> Leroy: «Lettres sur les animaux».

мится удовлетворить своимъ потребностямъ, первыя попытки, дѣлаемыя ею, всегда внушены самымъ узкимъ эгоизмомъ. Прежде всѣхъ другихъ средствъ, всегда употребляется грубая сила или низкая хитрость. Прежде чѣмъ настоящій опытъ и размышленіе явились дѣятелями прогресса, породы должны были уже значительно улучшиться подъ грубымъ вліяніемъ естественныхъ побужденій.

Когда въ мѣстностяхъ, населенныхъ животными, живущими охотою, дичь становится рѣже, то многія особи преслѣдуютъ одну и ту же добычу. Побуждаемыя одинаковымъ инстинктомъ и одинаковой силой привычки, онѣ соединяются для преслѣдованія, и каждый изъ охотниковъ дѣйствуетъ только для себя. Но вотъ цѣль достигнута; всякій хочетъ получить вознагражденіе за свой трудъ, и на трупѣ жертвы начинается война.

Въ совершенно дикомъ состояни возможна только война между отдъльными особями. Но ненависть или месть за прежнее поражение можетъ побудить двухъ или нѣсколькихъ особей соединиться для борьбы противъ сильнѣйшаго врага; можетъ быть, еще чаще слабыя помогаютъ сильному и добровольно признаютъ его своимъ вождемъ. Только испытавъ много разъ пользу союзовъ, сременныхъ ассоціацій, особи должны были основать ассоціаціи прочныя, подъ двойнымъ вліяніемъ: накопившагося опыта и органическихъ измѣненій, произведенныхъ привычкой. Послѣ длиннаго ряда поколѣній могли родиться существа, одаренныя инстинктомъ общежительности, котораго вовсе не было у ихъ предковъ.

Но въ одной и той же породѣ не всѣ особи имѣють одинаковыя способности. Смотря по различію способностей и по вліянію окружающей среды, иногда образуется нѣсколько, совершенно различныхъ, расъ: иныя чисто воинственныя, другія болѣе или менѣе миролюбивыя. Въ каждой расѣ все опредѣленнѣе обозначаются инстинкты, развиваясь, какъ вслѣдствіе привычки, такъ и путемъ естественнаго подбора, и потому являются, какъ, напримѣръ, у муравьевъ, цѣлые виды, живущіе исключительно войной. По отвращеніи или неспособности къ труду, они предпочитаютъ время отъ времени грабить своихъ сосѣдей и обращать побѣжденныхъ въ рабство.

«Такимъ образомъ — говоритъ Кудро — происходитъ множество соціальныхъ формъ или различныхъ цивилизацій, которыя всѣ не что иное, какъ слѣдствія послѣдовательнаго проявленія необходимыхъ условій».

Даже самое невольничество сдёдалось необходимымъ для рыжаго муравья (polyèrgen roussatre), который способенъ только къ войнъ, и даже, при изобиліи припасовъ, можетъ умереть съ голоду, если его не накормятъ невольники. Причины происхожденія первыхъ прочныхъ союзовъ среди животныхъ должны были быть весьма разнообразны, и притомъ для каждой группы опредъляющимъ поводомъ союза должны были быть мъстныя неудобства.

Однимъ словомъ, необходимость, одна необходимость создаетъ ассоціаціи и, смотря по обстоятельствамъ, обусловливаетъ первоначальную ихъ форму. Изъ того же источника вытекаютъ улучшенія, распространеніе ассоціацій и, наконецъ, искусства, науки, промышленность.

Леруа въ своихъ «Письмахъ о животныхъ» (Lettres sur les апітацх, 46) описываетъ сл'ядующимъ образомъ соціальные усп'яхи животныхъ, подъ двойнымъ вліяніемъ необходимости и стремленія къ благосостоянію: «Часто — говорить онъ — принимають въ нихъ за естественный инстинктъ то, что въ сущности есть не что иное, какъ развитие себялюбія, необходимаго следствія способности ощущать. Всякое чувствующее существо испытываетъ удовольствіе и страданіе; оно желаетъ одного и стремится избавиться отъ другаго. Ощущенія приносять ему сознаніе его существованія въ настоящемъ, память — въ прошедшемъ; особенность испытываемаго или припоминаемаго имъ аффекта заставляеть его страдать или наслаждаться, порождаеть въ немъ желанія или опасенія, и такимъ образомъ опредвляеть его двиствія. Инстинкть же совершенно зависить отъ организаціи: такъ, олень щиплеть траву, а лисица питается мясомъ по инстинкту. Но средства, употребляемыя животными для удовлетворенія ихъ природныхъ стремленій, внушаются животнымъ только способностью ощущать и ея следствіями. Инстинкть определяеть желаемый предметь; желаніе возбуждаеть вниманіе: вниманіе заставляетъ примъчать обстоятельства дъла и напечатлъвать факты въ намяти; изъ фактовъ, удерживаемыхъ въ намяти, образуется опытность; опытность указываеть средства. Если эти средства сколько нибудь удаются, они образують знаніе: если ивть, то неудачи возбуждають размышленіе, комбинацію новыхъ фактовъ и придумывание новыхъ средствъ».

Человькъ поступаетъ точно такъ же.

Подобныя же разсужденія Кудро прилагаеть и въ частном случав, къ семейной связи.

Семья составляеть, безспорно, весьма естественную группу. Не следуеть заключить изъ этого, что она есть основание вся каго общества, какъ делають многие, приступая къ изследованию этого предмета съ предвзятой теорией и опираясь на при

мъры, заимствованные изъ развитія человъчества. Кудро находить это мивніе несостоятельнымъ. Семья такъ же, какъ и общежительность, по его мивнію, не истекаеть изъ врожденнаго животнаго инстинкта. Въ различныхъ животныхъ породахъмы видимъ различныя ступени и различныя формы семейной связи. Въ ивкоторыхъ же изъ нихъ и вризнака семьи.

у рыбъ оплодотворение совершается послъ метания икры, половое совокупление не имъетъ мъста и янца предоставляются на произволь случая. У многихъ насъкомыхъ происходитъ простое совокупленіе, но янца оставляются маткой. Теплота солнца ' развиваеть ихъ, и рождающіяся существа сами заботятся о своемь пропитаніи. У другихъ (напримъръ, у муравьевъ и пчелъ) мы находимъ прекрасно организованныя общества, цивилизацію и обычан, которые могли бы, по мивнію Кудро, «въ иныхъ случаяхъ служить примівромъ человіну». Здівсь мы встрівчаемь многомужіе при одной самкв. До эпохи совокупленія самцы содержатся на счеть государства, но тотчась по оплодотворения ихъ умерщвляютъ, въ видахъ экономіи. Уходъ за личинками предоставляется безполымъ; мать о нихъ нисколько не заботится. Когда новое покольніе разовьется въ совершенныхъ наськомыхъ, мать ревнуетъ свою единородную дочь, у домашняго очага начинается распря, и, наконецъ, мать вытъсняетъ своихъ дътей изъ жилища. «Итакъ — говоритъ Кудро̀ — вотъ совершенно цивилизованное общество, гдв семейную связь, по крайней мъръ, въ томъ смыслъ, какъ мы ее понимаемъ, можно разсматривать, какъ несуществующую».

У птицъ и млекопитающихъ союзъ самца и самки постояненъ въ нѣкоторыхъ видахъ, но большею частью этотъ союзъ временной. Иочти всегда самка одна заботится о дѣтенышахъ до эпохи, когда они сами въ состояніи удовлетворять своимъ потребностямъ; тогда она оставляетъ ихъ, и семья разрушается. Лишь у обезьянъ семья, повидимому, дѣлается постояннымъ союзомъ, но нельзя сказать утвердительно, чтобы семья тамъ была основою племеннаго союза.

Въ отношеніи семейныхъ чувствъ между животными, Кудро указываетъ, по Туссенелю, на фактъ, что маленькія лисицы иногда убиваютъ и съвдаютъ свою мать, если она не довольно искусна на охотв и доставляетъ имъ мало пищи. Съ другой стороны, синица иногда убиваетъ своихъ двтенышей, чтобы полакомиться ихъ мозгомъ, и это двлается не изъ голода, а изъ гастрономической прихоти.

Кудро считаетъ дозволительнымъ заключить изъ предъидущаго, что семейная связь, во всъхъ разнообразныхъ ея проявленіяхъ, была вызвана необходимостью, какъ и всё остальныя общественныя формы, и что спеціальная форма ея проявленія обусловливается въ каждомъ случаё тёми необходимыми условіями, которыя ее вызываютъ. «Какъ и всякая другая общественная форма — говоритъ Кудро̀ — семья составляетъ одинъ изъ элементовъ цивилизаціи, но это не болёе, какъ частность, нисколько не необходимая для существованія цивилизаціи».

## 6. Культура животныхъ.

Такъ-какъ Вундтъ несравненно полнѣе и обстоятельнѣе развиль тѣ данныя, которыя наука имѣетъ уже относительно общественности животныхъ и ихъ семейной жизни, то, для сравненія, предлагаемъ читателю нѣкоторыя мѣста изъ главы, сюда относящейся \*:

«Если человъвъ воплощаетъ свое нравственное сознаніе въ форму семьи и общины — говоритъ Вундтъ — форму, которою онъ стремится дополнить свое существованіе, то и у значительнаго числа животныхъ мы находимъ семейную и даже государственную жизнь. Слъдовательно, многія животныя не лишены именно тъхъ обычныхъ формъ (Sitten), которыя всегда тъсно связаны съ нравственнымъ сознаніемъ. Если одинаковыя явленія всегда происходятъ отъ одинаковыхъ причинъ, то должно заключить, что животныя не лишены правственнаго развитія...

«Общественное сожительство встрѣчается уже на низшихъ ступеняхъ животной жизни. Многіе Quallen, молюски, насѣкомыя, рыбы живутъ временно или постоянно стаями. Животное узнаётъ и ищетъ себѣ подобныхъ. Но здѣсь знаютъ одна другую не особи, а только породы (Arten). Лишь на высшей ступени развитія сближаются отдѣльныя существа и между опредѣленными особями пробуждается чувство связи: тогда живот-

ныя соединяются въ семьи и государства.

«У большей части безпозвоночныхъ нътъ слъда семейной жизни, точно такъ же, какъ и въ двухъ низшихъ классахъ позвоночныхъ: у пресмыкающихся и у рыбъ. Сближеніе половъ происходитъ только во время совокупленія и безъ выбора особей. Даже въ государствахъ насѣкомыхъ нельзя говорить о связи собственно семейной, потому что эти государства хотя и суть не что иное, какъ распространенныя семьи, но господствуетъ въ нихъ законъ государствепнаго строя.

<sup>\*</sup> W. Wundt: «Vorlesungen über die Menschen-und Thierseele» II, (1863), 42-я лекція, стр. 186 и слёд.

. «Между птицами и млекопитающими семейная жизнь составляетъ почти общее правило. Если наши домашнія животныя составляють въ этомъ отношеніи поразительное исключеніе, то оно, вфроятно, происходить отъ прирученія. Животное, вступая въ тесную связь съ человекомъ, теряетъ связь съ существомъ себъ подобнымъ. Часто это происходитъ только до тъхъ поръ, нова животныя изолированы. Кобель и сука, находящиеся на одномъ дворъ, часто живутъ въ супружествъ; самецъ ревниво охраняеть самку, а иногда она и по собственному побужденію остается ему върна.

«Гораздо сильные сказывается потребность семьи и вообще чувство общежитія у звірей въ естественномъ состояніи. Большая часть ихъ живетъ въ одноженствъ; обыкновенно сожительство самца и самки не ограничивается эпохою совокупленія, вывода дътей и ухода за ними; самецъ и самка защищаютъ другъ друга и помогаютъ другъ другу, и бракъ разрушается лишь смертью. Лишь у немногихъ животныхъ существуетъ многоженство, а примъры сожительства самки со многими самцами чрезвычайно редки въ животномъ царствъ.

«Изъ описаній, сділанныхъ достовірными наблюдателями, извъстно, что у многихъ птицъ бракъ есть вполит дъло свободнаго выбора. Не всегда совокупляются самець и самка, запертыя въ одной клетке. Мы встречаемъ здесь довольно непонятныя для насъ отвращенія или предпочтенія... У болже дикихъ звърей это заискивание не проходитъ мирно, но влечетъ за собою, большею частью, кровавую борьбу между самцами... Особенно жестоко бываеть соперничество самцевъ, живущихъ въ многоженствъ, потому что тамъ уже о свободномъ выборъ со стороны самки нать и рачи.

«Всв птицы, вьющія гнвзда въ нашихъ странахъ, какъ-то: сороки, журавли, ласточки, воробый, голуби и пр., живутъ въ одноженствъ. Гнъздо большею частью — мъстопребывание семьи; самецъ и самка общими силами устраивають гнъздо и заботятся вывств о янцахъ и птенцахъ; только у ласточекъ существують отдёльно гнёзда для самца и самки. Кроме нашего пътуха, многоженство встрвчается у страуса и казуара; они всь — экзотическія животныя, такъ-какъ и нашъ петухъ восточнаго происхожденія. Это даеть поводь думать, что схожія естественныя условія порождають схожіе обычан, какь у людей. такъ и у животныхъ.

«Супружескія отношенія животныхъ, при одноженствъ и при многоженствъ, совершенно различны. Пътухъ чрезвичайно заботится о своихъ курицахъ; онъ отыскиваетъ для нихъ пищу;

онѣ послушны его призыву; онъ ихъ полновластный повелитель. Но курица инчего сама не дѣлаетъ для пѣтуха; она только повинуется ему; она къ нему, повидимому, совершенно равнодушна, и держитъ себя чисто пассивно. Только съ вылупленіемъ цыплятъ начинаются ея семейныя обязанности. Съ самоотверженіемъ бережетъ она своихъ цыплятъ, кормитъ и охраняетъ ихъ; между тѣмъ, какъ пѣтухъ вовсе не заботится о нихъ. При одноженствѣ супружескія отношенія совершенно другія. Голубъ и голубка дѣлаютъ все съобща: поперемѣнно высиживаютъ птенцовъ, вмѣстѣ заботятся о ихъ прокормленіи. Привязанность ихъ взаимная. Они всего охотнѣе сидятъ другъ подлѣ друга и безпрестанно клюются. Часто одинъ изъ сожителей не переживаетъ смерти другаго. Подобныя же отношенія встрѣчаемъ у большинства другихъ птицъ, живущихъ въ одноженствѣ.

«У млекопитающихъ отношенія супруговъ обыкновенно менже твены. Они живуть независимъе; редко сами себъ устроиваютъ постоянныя жилища, и потому менже связаны другъ съ другомъ. Къ тому же, у этихъ животныхъ половая похоть сильные и потому легко переступаетъ стъснительныя правила брака. Уходъ за дътенышами у млекопитающихъ обыкновенно предоставляется почти исключительно самкъ, что обусловливается уже самымъ кормленіемъ. Но у многихъ породъ мы находимъ самую тёсную супружескую связь. Такъ киты всегда живутъ попарно. Волкъ и волчица, левъ и львица върно стоятъ другъ за друга. Слонъ добровольно следуеть за своей самкой въ неволю. Между лисицами, пользующимися такою дурною репутаціей въ отношеніи честности, самецъ остается въренъ своей самкъ и раздъляетъ сь ней попеченія о дітенышахь и доставку имъ пищи. Вмість съ семьей возникаетъ и потребность устройства жилища. Такъ лисица устроиваеть себъ логовища и волкъ отыскиваеть себъ тайный притонъ.

«Обычай супружества вовсе не зависить оть умственнаго развитія животнаго. Между птицами и млекопитающими, тѣ, у которыхь тѣснѣе другихъ семейный союзъ, большею частью вовсе не самыя развитыя. Голубь по умственнымъ способностямъ стоитъ ниже ворона, волкъ — ниже собаки. Вѣрность проистекаетъ изъ чувства, слѣдовательно, очевидно, не имѣетъ ничего общаго съ разсудительностью; хотя, съ другой стороны, безспорно, что лишь для животныхъ съ высшими способностями доступны отношенія личной склонности.

«Любовь къ дътямъ главнымъ образомъ обусловливаетъ прочность брака животныхъ и выступаетъ тъмъ опредъленнъе, чъмъ старательнъе и продолжительнъе должны быть заботы о дъте-

нышахъ. Кромъ того потребность взаимной помощи и защиты связываетъ самца и самку и послѣ періода ухода за дѣтьми. Это въ особенности оправдывается у всёхъ животныхъ, выющихъ гивзда, устроивающихъ себв норы или живущихъ въ пещерахъ. На столько супружество животныхъ зависитъ существенно отъ условій ихъ физическаго устройства; но выводить исключительно всё явленія изъ этихъ условій было бы, конечно, неумъстно. Въ сущности супружескій союзъ между людьми им веть то же основание. Взаимная потребность защиты и безпомощность дътей и здъсь обращаетъ супружество почти въ физическую необходимость. Тъмъ не менъе побуждающая причина здъсь чисто исихическая. Выборъ для брака обусловливается у животнаго, какъ у человъка, нетолько случайною встръчею, но и склонностью личности. Явленія, въ которыхъ проявляется эта склонность, повсюду одинаковы, и не имъють ничего общаго съ тымь, что дылаеть супружество физически необходимымь. Если удовлетворение исихического влечения здёсь тёсно связано съ физическою необходимостью, то это не болье, какъ совпаденіе, подобное совпаденіямъ, встръчающимся сотни разъ.

«Мы привели примѣры въ доказательство тому, что супружество животныхъ всегда оппрается на свободный выборъ, который бываетъ или взаимный, или только съ одной стороны. Любовь къ дѣтямъ представляетъ явленіе иного рода. Вообще мы встрѣчаемъ ее только въ самкѣ. Если находимъ ее и у самца, то она переходитъ на него отъ самки.

«И такъ, между связями, вызванными принудительностью природы, и связями, происшедшими отъ свободнаго выбора, существуетъ ръзкое различіе. Первыя совершаются какъ бы по слѣпой необходимости, хотя и онъ окончательно восходять къ психическому побужденію. Иное видимъ мы въ свободныхъ союзахъ: здъсь чувство склонности на первомъ планъ и составляетъ дъйствующую причину.

«Весьма характеристическое явленіе въ отношеніи свободнаго выбора по склонности представляеть дружба животныхъ. Собаки проявляють весьма опредёленныя взаимныя склопности и антипатіп. Такъ же дружатся между собою и кобылы, стоящія въ одной конюшнѣ. Но въ особенности замѣчательна подобная дружба между животными совершенно различныхъ видовъ. Во всѣхъ подобныхъ случаяхъ дружба оказывается исключительно личною: собака узнаетъ тотчасъ своего товарища изъ тысячи ему подобныхъ, и если она привязалась къ кошкѣ или гусю, то всѣхъ прочихъ кошекъ и гусей преслѣдуетъ столь же враждебно, какъ и прежде.

«Хотя супружество животныхъ большею частью происходитъ на основаніи свободнаго выбора, подтверждающагося и другими выраженіями чувства животнаго, тімь не менье впродолженіе супружества замівчаются и явленія, доказывающія, что и въ супружествъ животныхъ не существуетъ той неизмънной принудительности, которую часто считають нужнымь допустить. И у нихъ существуютъ различныя степени върности. Одна голубка умираетъ съ тоски послъ смерти своего мужа, другая утъщается и выбираетъ себъ новаго. Между птицами встръчается даже прелюбодъяние и, повидимому, онъ смотрять на него, какъ на

важный проступокъ \*.

«И такъ, мы встрвчаемъ у животныхъ нетолько сближенія съ цълью половаго совокупленія, но и нъкоторое правственное чувство, скръиляющее ихъ союзъ. Стремление къ половому совокупленію можеть легко удовлетворяться помимо супружества, н объяснять супружество лишь этимъ стремленіемъ немыслимо. Къ половому влечению присоединяется личная склонность и даетъ ему личное направленіе. У животнаго, живущаго въ супружествъ, влечение ограничивается товарищемъ его супружества. Но кром'в половаго сближенія, супружество животных в имъетъ и другія цъли. Вся жизнь супруговъ становится общею. Взаимная защита, взаимная помощь, дополнение одного другимъ пріобрѣтають у высшихъ животныхъ все болѣе и болѣе значенія. Заботы о дітяхъ становятся общими. Конечно, связь между родителями и дътьми порывается, когда последнія становятся самостоятельными; но вёдь и между дикими народами Южной Америки и Новой Голландіи происходить то же самов.

«И такъ, мы видимъ, что супружество у животныхъ естр первообразъ человъческаго брака. Оно представляетъ во всъхъ отношеніяхъ относительно человівческаго брака предшествующую ступень. Въ немъ встрвчаемъ, хотя бы въ зародышв, тв нрав ственныя цёли, которыя у человёка выступають все болёе

болве впередъ».

Вундть возводить человъческія государства къ двумъ разным<sup>в</sup> началамъ: къ семейству и къ союзу съ опредёленною пълью,

онъ находить то же самое и у животныхъ.

«Если чувство связи, сближающее въ супружество отдъльныя особи, распространяется на большее число животныхъ, тогда возникаетъ государство животныхъ... Всякое сожительство боль шаго числа животныхъ полагаетъ начала ихъ государству, склонность соединяться въ стаи или стада, встрвчается у боль

<sup>\*</sup> Замѣчательный примѣръ привеленъ наже въ гл. 16.

шей части птицъ и млекопитающихъ. Многія животныя соединяются только для особенныхъ цёлей, напримёръ, для хищническаго набёга или для добыванія пищи, но и тогда общество часто собирается изъ опредёленнаго круга особей, которыя знаютъ другъ друга, и обращаются со всякимъ постороннимъ, какъ съ чужимъ. Перелетныя птицы соединяются только для перелета, предпринимаютъ путешествія большими стаями и немедленно, по достиженіи цёли, разлетаются въ разныя стороны для того, чтобы на будущую осень снова соединиться. Въ остальное время нёкоторая связь между ними ограничивается тёмъ, что особи одной стаи поселяются недалеко другъ отъ друга.

«Такимъ образомъ у большей части этихъ животныхъ мы видимъ, кромѣ семейной жизни, занимающей главное мѣсто, еще нѣкотораго рода государственную организацію. Конечно, эта организація весьма первобытная. Она часто ограничивается одною какою-либо цѣлью и, по достиженіи ея, государство распадается.

«Животныя, устроивающія общественныя постройки или логовища, назначенныя не для одной только семьи, но для цѣлаго общества, уже дѣлають шагъ впередъ. Эта наклонность къ устройству большихъ пріютовъ возникаетъ непосредственно изъ побужденія къ строительству у отдѣльныхъ особей и семей. Барсукъ всегда любитъ поселяться вблизи другихъ барсуковъ. То же извѣстно и о хомякѣ. По разсказамъ, бобры воздвигаютъ свои искусныя постройки всегда неподалеку другъ отъ друга. Общежительныя животныя, какъ и человѣкъ, селятся вмѣстѣ и строятъ деревни и города. Часто устроивается связь между отдѣльными жилищами. Такъ норки мышей служатъ общимъ убѣжищемъ для большаго числа особей. У мышей и крысъ чрезвычайно развито чувство общественности; старыхъ, слѣпыхъ онѣ прячутъ въ самыя отдаленныя части норъ и проходовъ, и другія мыши или крысы кормятъ ихъ.

Мы уже приближаемся къ государствамъ животныхъ, въ истинномъ значеніи этого слова. Эти государства тоже замѣчательны общественными постройками, обитаемыми вмѣстѣ всѣми членами государства. Но къ этому присоединяется еще и раздѣленіе труда, различное употребленіе особей, смотря по ихъ физическимъ особенностямъ. Лишь здѣсь государство организовано и строго обособлено отъ всего, лежащаго внѣ его. Послѣдствія рѣзкаго раздѣленія кастъ, существующія между людьми, именно враждебное обособленіе членовъ государства и неподвижность въ сохраненіи однажды принятыхъ формъ жизни, встрѣчаются

и въ государствахъ животныхъ. Тотъ результатъ, которато достигаетъ въ человъческомъ обществъ деспотичный законъ, имъющій въ виду исключительно государственныя цъли, и здъсь окончательно достигнутъ; именно — личная свобода совершенно разрушена и семья уничтожена.

«Государства насѣкомыхъ непосредственно развились изъ семьи; они представляють ея расширеніе. Строенія, въ которыхь живуть колоніи, суть гнѣзда болѣе или менѣе сложнаго устройства, смотря по величинѣ и по сложности государства. Большею частью къ семействамъ животнаго царства, въ которыхъ встрѣчаются виды, живущіе въ государствахъ, принадлежатъ и другіе виды, гдѣ общественная жизнь развита лишь до устройства гнѣздъ. То и другое встрѣчается и внутри одного и того же рода въ родственныхъ видахъ». Вундтъ приводитъ при этомъ въ примѣръ различные виды осъ. «Нѣкоторые виды пчелъ тоже живутъ особнякомъ.

«Если государство осъ представляется союзомъ, получившимся неизбъжно изъ естественныхъ условій, то въ стров государства обыкновенныхъ пчелъ нельзя не признать произвольной дъятельности». Вундтъ открываетъ въ этомъ стров даже нѣчто болѣе человѣческое, именно признаки несомнѣннаго историческаго развитія. Такъ, какъ мы его находимъ, государство пчелъ возникнуть не могло. Историческое измѣненіе, до сихъ поръ приписанное одному человѣку, здѣсь имѣло мѣсто, но привело къ государству столь прочному, что его строй болѣе не измѣняется.

«Государство пчель — говорить Вундть — отличается отъ обществъ осъ, шершней и шмелей болье строгимъ раздъленіемъ труда. Пчелы-работницы принимають совершенно на себя, какъ постройку улья, такъ поддержку его и уходъ за личинками; самны и самки не заботятся ни о чемъ, кромъ распложенія. Существованіе въ уль одной матки представляеть сходство съ гивздами вышеупомянутыхъ насвкомыхъ. Но способъ происхожденія общества въ обоихъ случаяхъ различенъ. У осъ матка устроиваеть гивздо, и потому само собою оказывается, что она въ немъ одна. Но пчелиный улей есть уже, при самомъ его возникновеніи, государство, которое только расширяется, не измъняясь по сущности. Въ немъ единичность матки достигается силой. Но именно связь, существующая между различными ичелиными ульями, изъ которыхъ каждый составляетъ какъ бы колонію другого, дозволяеть понять происхожденіе этого государства и его различіе отъ общественныхъ союзовъ другихъ родственных настномыхь. У ось, при постройк каждаго гитзда, повторяется одинъ и тотъ же естественно-историческій процессь: матка должна положить янца и приготовить для нихъ пріютъ. Поэтому она начинаетъ строить гивздо; а при дальнвишей постройкв, ей помогаетъ новорожденное поколвніе. Напротивъ, государство пчелъ связано съ метрополіей — государствомъ, отъ котораго первое отдвлилось, то государство связано со своею метрополіею и т. д. Государство пчелъ имветъ какъ бы историческое существованіе. Допустивъ, что эти животныя не лишены средствъ взаимнаго пониманія... необходимо признать и то, что каждая колонія не начинаетъ свое развитіє съ самаго начала, но что некоторое преданіе связываетъ метрополію съ колонією. Обычаи, составляющіе законъ колоніи, должны были быть перенесены въ нее изъ метрополіи.

«Мы не имъемъ ни малъйшаго повода думать, что организапія пчелинаго государства была съ самаго начала такою же, какою мы ее находимъ теперь. Мы по опыту знаемъ, что привычки животныхъ могутъ измѣняться. Именно у пчелъ мы встрѣчаемъ подобныя явленія. Прирученныхъ пчелъ можно отучить роиться, образовывать колоніи, расширяя по мѣрѣ надобности ихъ улей. Многочисленныя пчелиныя государства оставляютъ иногда трудъ собиранія меду и, сознавая свою силу, грабятъ сосѣдніе маленькіе ульи. Подобные хищники рѣдко покидаютъ свою дурную привычку». Здѣсь Вундтъ приводитъ изъ естественной исторіи Ленца анекдотъ, доказывающій, что ичелы, раздраженныя случайно противу какого-либо человѣка, могутъ нетолько сами сохранить это раздраженіе впродолженіе многихъ лѣтъ, но и передать его по наслѣдству роямъ, отъ нихъ отдѣлившимся.

«Если предъ нашими глазами мѣняются привычки животныхъ, если достовърныя наблюденія показывають намъ, что пріобрѣтенная опытность связываеть рои пчель одного происхожденія, то ничто не мѣшаеть допустить, что законы пчелинаго улья суть обычаи, происшедшіе постепенно и сдѣлавшіеся прочными вслѣдствіе передачи изъ рода въ родъ. Это предположеніе тѣмъ убѣдительнѣе, что происхожденіе нынѣшняго пчелинаго улья уже указываеть на первобытное государство, происшедшее другимъ способомъ. Самый первый общественный союзъ этихъ животныхъ никакъ не могъ огдѣлиться отъ союза уже существовавшаго. Но какъ же могъ произойти этотъ самый первый союзъ?

«Отвътъ на этотъ вопросъ мы находимъ въ нынъшнемъ состоянии насъкомыхъ, близко родственныхъ пчеламъ. Каждая матка, у осъ, основываетъ свою собственную семью. Въроятно, точно также и каждая пчела основывала первоначально свою семью. Матка, вмѣстѣ съ тѣмъ и работница, она приготовляла первыя ячейки для своихъ личинокъ. Перемѣна этихъ отношеній, вѣроятно, произошла вслѣдствіе большей продолжительности жизни пчелъ. Какъ лишь въ одномъ роѣ явилось нѣсколько матокъ, ревность между ними не допускала дальнѣйшаго мирнаго сожительства: побѣжденнымъ оставался выборъ лишь между смертью и выселеніемъ, и выселеніе предпочли тѣмъ скорѣе, что недостатокъ мѣста стѣснялъ дальнѣйшее размноженіе. Это побудило и массу работницъ обдумать, какъ бы матки не гибли въ безполезныхъ поединкахъ.

«Для объясненія происхожденія государства пчель, конечно, должно допустить участіе въ накоторой степени размышленія и преднам вренности; но обширныя наблюденія, произведенныя съ другой цёлью, доказали, что эти животныя не лишены ни того, ни другаго. Впрочемъ, основный мотивъ, дъйствующій при происхождении государства, не имфетъ ничего общаго съ сознательнымъ размышленіемъ. Ревность матокъ — дёло инстинкта, но и признаніе, что пространство стараго государства становится недостаточно для увеличивающагося народонаселенія, тоже совершается скоръе инстинктивно, нежели сознательно. Итакъ, общія явленія въ государственной жизни пчель опираются на дъйствія инстинктивныя. Но, конечно, встръчаются нъкоторые факты, которые, повидимому, нельзя признать результатами инстинктивнаго познанія, въ томъ смысль, который мы придаемъ этому слову. Какъ, напримъръ, объяснить себъ, что матка по произволу кладеть яйца, изъ которыхъ развиваются трутни, въ болъе просторныя ячейки улья, а тъ, изъ которыхъ образуются работницы, въ менье просторныя? Или то, что работницы уничтожають личинки матокъ, если погода не благопріятствуєть роенію? Въ обоихъ случаяхъ, мы отреклись бы отъ всякаго заключенія по аналогіи съ человъческими дъйствіями, еслибы хотъли отрицать участіе сознательно поставленной цёли. Но мы, конечно, составили бы себё ложное представление, еслибы подумали, что эта сознательно поставленная цёль возникаеть въ каждой маткё, и въ каждомъ отдёльномъ ров заново, потому что въ жизни особей нигдё мы не можемъ доказать существование мотивовъ, способныхъ вызвать подобную цёль. При началё кладки яицъ, отдёльная матка еще не имъетъ никакой опытности относительно вліянія оплодотворенія на происхожденіе самцевъ или самокъ изъ личинокъ. Но ничто не противоръчитъ мнънію, что здъсь, какъ и всегда, обычай возникъ постепенно, что онъ представляетъ

продукть естественно-исторического развитія. Напримітрь, величина ячеекъ, въ которыхъ развиваются личинки, должна была определиться потребностью послёднихъ. Если всё ячейки и были вначаль одинаковы по величинь, то скоро должно было оказаться, что для личинокъ, хуже кормленныхъ, изъ которыхъ развиваются только работницы, требуется менёе простора, чёмъ для личинокъ, изъ которыхъ развиваются матки, или трутни. Но когда однажды была найдена выгодная форма яческъ, она могла и быть удержана, такъ-какъ государство ичель имъетъ непрерывную связь съ прошедшимъ, которое передаетъ ему правила. Для того, чтобы следовать этимъ правиламъ, молодыя особи должны лишь брать примёръ съ старшихъ, примёръ, который у нихъ передъ глазами. Поэтому, государство пчелъ никогда не возвращается къ своей исходной точкв, на которой ему пришлось бы заново воспроизвести всю свою организацію. Подобно государству всякаго культурнаго народа, оно опирается на всв поколвнія, жившія до него.

«Существование такой же непрерывной связи можно доказать и въ другихъ государствахъ животныхъ; такъ муравьи и термиты распространяють свои государства основывая новыя колонін... Выселенія для основанія ихъ начинаются въ срединъ льта, и выселяются всегда молодыя особи. Раздъление труда въ государствъ муравьевъ распространяется и на работницъ. Однъ роютъ углубленія и ходы въ жилища; другія выбрасывають вырытую землю; еще иныя тащать части растеній, служащія матеріаломъ для построекъ; большая часть стоить просто на стражв. У термитовъ или бълыхъ муравьевъ, водящихся преимущественно въ Африкъ и въ Южной Азіи, это раздъленіе труда идеть еще далье. У этихь животныхь, воздвигающихъ постройки, доходящія иногда до нісколькихъ футовъ вышины, классу работниковъ противополагается особенная каста солдать. И здёсь обычан животныхъ напоминаютъ подобныя же учрежденія человіческих государствы тіхь же страны.

«Чувство общественности сильно развито въ муравьяхъ. Часто наблюдаютъ, что отдъльные работники немогаютъ другъ другу въ трудахъ. Молодыхъ и слабыхъ особей при переселеніи иногда переносятъ сильнъйшія. Особи одного муравейника знаютъ другъ друга, несмотря на то, что онъ иногда считаются тысячами. Если въ муравейникъ пустить чужія особи того же вида, то ихъ выгоняютъ или умерщвляютъ. Уже давно извъстно, что между различными колоніями часто происходятъ кровопролитныя войны. Эти войны, ковидимому, происходятъ обыкновенно изъ-за владънія какой-чибудь территоріей, или даже

совершенно готовой постройкой, потому что и муравыи знають, что удобиве заставлять работать за себя другихъ, чвиъ работать самому. Особенно замъчательны въ этомъ отношении муравыч-амазонки. Въ государствахъ этихъ муравьевъ утвердился обычай предоставлять невольникамъ всв работы, какъ-то: постройку муравейника, собираніе пищи и заботы о куколкахъ. Въ іюнъ колоніи амазоновъ начинають обыкновенно свои походы, нападають на другія колоніи муравьевь, нікоторыхь меньшихъ видовъ. Они похищаютъ куколки последнихъ, и перетаскиваютъ ихъ въ свой муравейникъ, съ тъмъ, чтобы воспитать изъ нихъ себъ рабочихъ невольниковъ. Сами же муравыи-амазонки проводять большую часть года въ пріятномъ бездъйствіи, занимаясь только охотой на невольниковъ». Упомянемъ здёсь опыть Гюбера. Онъ заперъ 30 амазоновъ съ достаточнымъ количествомъ пищи, съ личинками и куколками для поощренія ихъ къ труду. Онв впали въ совершенную апатію, работа прекратилась, и насъкомыя начали одно за другимъ умирать съ голоду, но сами не искали пищи. Тогда Гюберъ впустиль къ нимъ одного невольника. Онъ немедленно началъ кормить тыхь, которыя остались въ живыхь, заботился о куколкахъ и спасъ колонію \*.

«Еще болье распространенъ въ колоніи муравьевъ обычай держать домашнихъ животныхъ. Именно доказано, что многіе муравьи держатъ травяную вошь, какъ домашнее животное \*\*...

«Безъ сомнѣнія, государство муравьевъ, какъ и государство ичелъ, возникло изъ семьи. Именно для государства муравьевъ

<sup>\*</sup> Pouchet: «L'Univers» 1865, p. 109.

<sup>\*\*</sup> Весьма интересны замѣчанія Леспэ (Lespès), слѣланныя имъ въ засѣданін парижскаго антропологическаго общества 21 мая 1868 г., о томъ, что онъ назвалъ «нъкотораго рода цивилизацією муравьевъ». Держа въ заключеніи цілов общество муравьевь, онь къ нимъ потомъ вводиль или муравьевъ другаго общества (первое общество было накормлено карминомъ для отличенія) или домашнихъ муравьиныхъ животныхъ (claviger). Муравьи разныхъ породъ всегда истребляли другъ друга. Муравьи одной породы, но разныхъ обществъ выказывали разные нравы: одни дрались съ чужеземцами, другіе кормили ихъ своимъ кушаньемъ (съ карминомъ) и принимали въ свою среду. Относительно своихъ домашнихъ животныхъ муравьи поступали различно: общества, имфвшіл уже домашнихъ животныхъ, удерживали ихъ и въ неволъ; тъ же, которыя не имъли ихъ у себя въ муравейникъ, по введеніи ихъ въ муравейникъ испытателемъ, немедленно умерщвляли ихъ и събдали. Леспо заключаетъ изъ этого, что муравьи не инстинктивно пользуются своими домашними животными, но что въ муравьиныхъ обществахъ совершился прогрессъ и одомашнение породы claviger есть для муравьевъ нѣчто пріобрѣтенное.

мы имбемъ здёсь фактъ, что иногда и теперь весной встречають одинокую самку, которая, какъ и матка у осъ, полагаеть самостоятельное начало новой колоніи. Но существенная разница въ устройствъ государства произошла отъ того, что здъсь самцы и самки находятся вмёстё въ большемъ числё. Быть можеть, болве миролюбивый характерь муравьиной самки скоръе допускаетъ соперницъ, чъмъ ревнивая королева пчелъ и что, поэтому, становятся сами собой ненужными мёры прелосторожности, необходимыя въ государствахъ пчелъ, ограничивающихся одного маткой. Единственное побуждение, для основанія новыхъ колоній, есть здёсь, повидимому, увеличеніе народонаселенія въ метрополін. Но вм'єсть съ появленіемъ въ государствъ муравьевъ самцевъ и самокъ въ большемъ числъ. прекращается и всякая аналогія съ семьею. Если и здёсь государство развилось изъ семьи, то оно ее вполнъ поглотило, и даже уничтожило. Поэтому лишь государство муравьевъ есть государство животныхъ въ полномъ смыслѣ этого слова. Въ немъ находимъ даже то одностороннее осуществление принципа государства, которое не допускаеть рядомъ съ собой самостоятельнаго распредёленія членовъ общества.

«Оглядывая еще разъ въ цъломъ союзы, которые мы сочли нужнымъ подвести подъ понятіе о государствъ животныхъ, въ широкомъ смыслѣ этого слова, мы не можемъ не признать, что находимъ двъ формы союзовъ, различныхъ по сущности, и намекающія на существенную разницу ихъ происхожденія. Собственно государства возникли, какъ мы уже доказали, непосредственно изъ семьи, — это расширенныя семьи. Напротивъ того, союзы перелетныхъ птицъ, и другихъ животныхъ, соединяющихся въ большомъ числъ, имъютъ совершенно иное начало; они произошли для достиженія определенныхъ целей, для общаго перелета, для общихъ набъговъ, вообще для оказанія взаимной помощи. Въ опредёленной цёли заключается все ихъ значеніе, и, съ ея достиженіемъ, они распадаются; они не имъютъ ничего общаго съ интересами семьи, и потому тамъ, гдв она встрвчается у твхъ же животныхъ, она существуетъ рядомъ съ этими союзами, совершенно независимо отъ нихъ, и не встръчая въ нихъ себъ помъхи.

«Такимъ образомъ, изслъдование семьи и государства животныхъ представляетъ существенное дополнение... разсмотрфнию нравственной жизни. Вопросъ о существовании нравственнато чувства у болъ совершенныхъ животныхъ, получилъ изъ этого самъ собою опредъленный отвътъ. И въ этомъ случаъ; царство животныхъ не стоитъ внъ человъческаго развития, но пред-

ставляеть для него ступень, непосредственно ему предшествующую».

Факты, собранные въ предъидущемъ Кудро и Вундтомъ -весьма важны. Они показывають, что именно въ человъческой цивилизаціи невозможно отдёлить отъ прочихъ животныхъ обществъ и государствъ. Конечно, данныя эти не отличаются ни особенною полнотою, ни точностью въ некоторыхъ частностяхъ. Такъ, напримъръ, объ обезьянахъ Кудро говоритъ, что у нихъ семья делается постоянной группою, а Вундтъ приводить ихъ въ примъръ отсутствія семейной связи. Зоологи-спеціалисты могли бы, в роятно, подмітить многія неточности, но въ главныхъ особенностяхъ, данныя эти на столько върны, что въ нихъ выступаютъ черты весьма определительныя и связывающія общественный быть человіка сь обществомь животныхъ. Физическія потребности, или личныя влеченія, производять сближение особей, въ большемъ или меньшемъ числъ. Физическія условія или случайности обстановки устанавливають обычай, обращають его въ привычку, иногда видоизменяють его, и дають начало новой систем'в обычаево и привычеко, обращающихся въ столь неизмѣнное преданіе, что естествоиспытатель можеть принять его за инстинкть животнаго. Развитіе общественной жизни влечеть за собой болье или менье обширную технику, а вивств съ твиъ болве или менве подробное разделение труда. Какъ только обычай установился, особь ему подчиняется безусловно, тамъ гдв общественная жизнь наиболве развита (у осъ, пчелъ, муравьевъ). Всякая личная свобода немыслима; всякая личная критика невозможна; всякое отступленіе отъ обычая ведеть за собою смерть. Обычай изм'вняется и можеть изміняться лишь оть внезапнаго изміненія общихъ условій. Вь высшихь породахь (напр. у птиць) личная склонность выказывается несравненно болье значительнымъ элементомъ общественности и проявляется свободнъе во многихъ случаяхъ, можетъ быть потому, что форма общественности не такъ прочно установилась. Здёсь впервые указываютъ примёры (впрочемъ, еще недостаточно строго доказанные) значительнаго отступленія оть обычая вследствіе личнаго влеченія, затемь следующаго суда, и наказанія. Хотя и туть обычай поддерживается страхомъ смерти, но уже возможность нарушить его по личному произволу, существуеть. Мы видимъ, что животный міръ, стоящій ниже человъка, могъ создать общество, семью, государство и технику въ формъ объщая и преданія, оппрающихся на потребности и привычки.

### 7. Возрасты человичества.

Кудро заключилъ \* свое разсужденіе «О томъ, что понимаютъ подъ цивилизацією?» слѣдующими мыслями о происхожденіи обществъ, какъ у животныхъ, такъ и у человѣка:

Главныя потребности, обусловливающія сгруппированіе особей, суть слѣдующія: потребность пропитанія, размноженія, н устраненія какой-нибудь внішней опасности. Подъ вліяніємь этихъ трехъ потребностей, мы видимъ, что прежде всего формируются группы для удовлетворенія мгновенной необходимости: для половаго совокупленія, для кормленія дітенышей, для войны, для защиты другъ друга при бъгствъ, или для помощи при преследовании. Группы расходятся тотчасъ по достижении пели. Во всёхъ этихъ временныхъ группахъ уже видёнъ зачатокъ обществъ, котя общества, собственно, еще не существуетъ. Только то общество можеть назваться организованнымъ, которое прочно и постоянно. Существа, сближающіяся между собою отъ времени до времени, доказываютъ нъкоторую способность къ общественной жизни; но способность эта проявляется лишь въ немногихъ отдёльныхъ случаяхъ, не распространяясь на всю ихъ жизнь.

Всѣ существа, живущія въ постоянныхъ обществахъ, не исключая и человѣка высшихъ расъ, проводятъ большую или меньшую часть своего дѣтства въ совершенно дикомъ состояніи. Въ первый періодъ жизни, особь не сознаетъ ничего, кромѣ своихъ физическихъ потребностей. Для нея не существуетъ никакихъ общественныхъ отношеній; почти единственныя ея сообщенія съ внѣшнимъ міромъ суть попеченія матери о ней, попеченія, которымъ новая особь отдается совершенно пассивно. Настоящія отношенія къ обществу начинаются только тогда, когда животное получаетъ первыя начала воспитанія. Точная граница должна быть проведена тамъ, гдѣ фактъ возможный пероходитъ въ дѣйствительно осуществленный, гдѣ способность, еще не употреблявшаяся въ дѣлѣ, находитъ себѣ практическое приложеніе.

Какъ только эта граница преступлена, то общественным отношенія существують, но животное еще не сознаеть своихъ успѣховъ, и не обладаетъ размышленіемъ, которое побудило бы его стремиться къ успѣхамъ еще дальнѣйшимъ.

Теперь остается вопросъ: когда слъдуетъ опредълить начало цивилизаціи въ животномъ:

<sup>\* «</sup>Bulletins» II (serie 2-me) 427 и сл.

а) Тогда ли, когда полвляются временныя ассоціаціи особей?

б) Тогда ли, когда ассоціаціи стали постоянны, но сознаніе совершившихся и возможных успъховъ еще не существуеть?

в) Тогда ли, когда является размышленіе, и животное отдаеть себѣ отчеть въ томъ, на сколько оно уже подвинулось впередъ, и на сколько оно можетъ еще подвинуться?

Изъ этихъ трехъ моментовъ, повидимому, удобнѣе отдать предпочтеніе моменту появленія размышленія, по слѣдующимъ при-

чинамъ:

Мы связываемъ со словомъ *инвилизація* понятіе о дѣятельности того, кто цивилизуется, но, какъ сказано выше, прежде чѣмъ опытъ и размышленіе принимаютъ участіе въ прогрессивномъ движеніи, породы животныхъ только нодчиняются улучшеніямъ, совершаемымъ грубымъ процессомъ природы. Лишь съ размышленіемъ является прогрессъ, какъ цѣль, которую мы хотимъ, и къ которой стремимся. Тогда особь начинаетъ добровольную борьбу съ природою, и сама придаетъ этой борьбѣ направленіе. Изъ *страдательной* она становится *дпиствующей* особью.

Очевидно, что Кудро, несмотря на свою непоследовательность въ определении понятія, которое онъ взялся развить, счель удобнейшимъ приложить названіе *цивилизаціи* только къ тому состоянію общества, гдё особь или *личность* участвуетъ въ жизни общества *своею* мыслію, *своею* критикою, гдё, слёдовательно, не существуетъ той подавляющей прочности обычаевъ и преданій, которая составляетъ сущность жизни въ ульё или въ муравейнике, обычаевъ и преданій, способныхъ измёниться лишь въ томъ случае, когда значительное измёненіе обстоятельствъ принуждаетъ отступать отъ привычнаго рода жизни, чуть ли не противъ воли.

Обращаемся въ различіямъ, представляемымъ человѣческими обществами въ ихъ развитіи. Упомянутая выше фраза Лартэ, поставившаго, въ нѣкоторомъ смыслѣ, человѣка каменнаго періода и эскимоса выше современнаго европейца, побудила Летурно провести, съ нѣкоторою подробностью, паралель между различными фазисами общественнаго развитія вообще \*.

Чтобы набросать сколько-нибудь удовлетворительную картину постепеннаго развитія человівчества, слідуеть сначала прослідить это развитіе у отдільной личности, а затімь уже обратиться къ собранію единиць, къ обществу. Изъ этихъ изслідованій, Летурно получаеть результать, что у человіка, въ

<sup>\* «</sup>Bulletin» II (2-me serie) 379 и слъд.

разные періоды его жизни, какъ единичной, такъ и коллективной, являются различныя потребности и способности, и что ему невозможно развиваться въ одномъ отношеніи, не отставая, нъсколько, въ другомъ.

Постараемся опредёлить, по вакому естественному закону слёдуютъ потребности человёка одна за другой, поочередно господствуя, но составляя непрерывный рядъ, при возрастаніи личности или при слёдованіи вёковъ одинь за другимъ.

Человъка можно сравнить съ растеніемъ, въ которомъ послѣдовательно развивается листъ за листомъ, почка за почкой. Точно такъ же и человъкъ постоянно пріобрътаетъ способности и потребности. Черезъ рядъ промежуточныхъ ступеней переходитъ онъ, отъ растительной и безсознательной жизни—къ жизни сознательной, къ потребностямъ прочувствованнымъ, и выражающимся болѣе или менѣе продуманными желаніями.

Нетрудно доказать, что человъкъ, со дня своего рожденія, проходить сначала періодъ, когда онъ не что иное, какъ ущество питалощесся, простой пищеварительный механизмъ, что внослъдствіи пробуждается въ немъ спеціализированная чувствительность, и совершенствуется по мъръ развитія нервныхъ центровъ, происходящаго очень быстро въ первый періодъ жизни; ребенокъ нуждается тогда преимущественно въ упражненіи своихъ чувствъ (sens), въ испытаніи и накопленіи ощущеній, вызывающихъ появленіе и развитіе умственныхъ и правственныхъ способностей. Онъ тогда существо, преимущественно чувствующее (sensitif).

По м'вр'в развитія мозговой д'вятельности, съ д'втства до зр'влаго возраста, ребенокъ становится бол'ве склоннымъ къ чувствамъ (sentiments) иравственнымъ, къ аффектамъ.

Медленно развиваются въ немъ его способности, быстрѣе всѣхъ остальныхъ впечатлительность въ области нравственной. Ребенокъ становится менѣе подвиженъ, менѣе раздражителенъ, менѣе эгоистиченъ, болѣе способенъ къ прочной привязанности. Полное развитіе этого періода, преимущественно нравственнаго п аффективнаго, совершается въ эпоху возмужалости. Страстныя увлеченія юности, у большинства людей, скоро уступаютъ мѣсто менѣе романическимъ стремленіямъ: честолюбію, жаждѣ къ пріобрѣтеніямъ и пр., у лучшихъ образчиковъ породы — любви къ умственному труду научному, философскому или общественному. Это умственный фазисъ, столь же неизбѣжный и естественный, у хорошо одаренныхъ личностей, какъ и всѣ остальные.

Повидимому, можно легко проследить и въ общественныхъ

фазисахъ тотъ же рядъ естественныхъ потребностей, который мы видёли въ ребенкъ. Человъчество, подобно отдъльной личности, переживаетъ рядъ возрастовъ, следующихъ одинъ за другимъ въ самомъ строгомъ порядкъ. Посмотримъ на человъка, когда онъ начинаетъ выдъляться изъ животнаго міра и вступаеть въ сколько-нибудь человвчную жизнь; онъ можеть уже произносить нъсколько звукоподражаній, знаеть сотню словъ, можетъ кое-какъ обделать себе изъ кремня оружіе. Тогда главная забота его заключается въ томъ, чтобы поъсть и самому не быть събденнымъ. Безъ одежды и пристанища онъ терпить отъ непогодъ и испытываетъ мученія голода, страшнаго голода. У него нътъ никакихъ общественныхъ связей, нътъ даже семьи, потому что едва-ли можно назвать семьей временной союзъ, гдв на женщину смотрятъ, какъ на выочное животное: гдъ она рискуетъ быть съъденной мужемъ или дътьми, когда пройдеть ея краткая молодость или когда охота будетъ слишкомъ долго неудачна.

Даже въ період'в дальн'в йшаго общественнаго развитія, ненасильственная смерть — исключеніе, иногда отцеубійство вошло въ привычку, даже въ обязанность; такъ, наприм'връ, въ Фиджи, д'вти закапываютъ своихъ престар влыхъ родителей живыми въ землю, чтобъ избавиться отъ нихъ.

Но надо взглянуть на эти несчастныя существа тамъ, гдъ имъ приходится бороться со всёми ужасами жестокаго климата. Вольшая часть эскимосовъ («которымъ нашъ почтенный сочленъ Лартэ слишкомъ удивляется», зам'втиль Летурно) подвержены полифагіи, этой отвратительн вішей бользни, изучаемой патологами. Ліонъ описываеть ихъ следующимъ образомъ, когда они поймали нерпа или какую нибудь другую добычу: «Квойлиттукъ познакомилъ меня съ новымъ родомъ эскимосской оргін; онъ навлся до опьяненія и засыпаль поминутно съ открытымъ ртомъ, и воспаленнымъ, краснымъ лицомъ. Возлъ него сидъла Арналооа (его жена) и наблюдала за мужемъ, то-есть, съ помощью своего указательнаго пальца, втискивала ему въ роть, сколько могла, огромные куски недоваренаго мяса. Когла роть наполнялся до невозможности, она грызла то, что висьло у него съ губъ. Онъ жевалъ медленно, и какъ только оставалось свободное мъсто, оно тотчасъ же замъщалось кускомъ сыраго жира. Впродолжение всей этой операции, счастливый смертный быль совершенно неподвижень, не раскрывая даже глазъ; только челюсти его двигались; но время отъ времени, когда пища позволяла проходить звуку, онъ издаваль, для изъявленія своего удовольствія, какое-то выразительное ворчанье.

Глядя на жиръ отъ этого вкуснаго пира, въ обили текшій по его лицу и шев, я убъдился, что человъкъ еще болье приближается къ животному, когда ъстъ слишкомъ много, чъмъ когда слишкомъ много пьетъ. Жены, накормивъ своихъ мужей такъ, что они тутъ же уснули, не забыли и себя, и снова принялись болтать и нищенствовать по обыкновенію».

Конечно, эти полифаги очень плохо развиты въ отношеніи правственномъ, аффективномъ; у нихъ существуетъ обыкновеніе дѣтей, у которыхъ умерла мать, зарывать живыми вмѣстѣ съ нею; стариковъ или людей болѣзненныхъ тоже зарываютъ живыми въ землю, или оставляютъ ихъ въ ледяныхъ домахъ (иглоо), которые запираютъ, какъ могильный склепъ. Они положительно не понимаютъ, что такое сдержать слово, или отдать что нибудь даромъ; чувство благодарности имъ тоже совершенно чуждо.

Нумерація ихъ можеть дать ясное понятіе о ихъ умственныхъ способностяхъ. Для большей части изъ нихъ сосчитать до десяти — большой трудъ; до пятнадцати — положительная невозможность.

Австралійцы живуть въ подобномъ же общественномъ состояніи. Какой праздникъ, говоритъ капитанъ Грей\*, когда волны выкинуть на берегь мертваго кита. Зажженые костры разносять далеко по окрестностямь радостную въсть о счастливомь событіи. Австралійцы натирають себь все тело китовымь жиромъ, и точно также вымазывають имъ любимыхъ своихъ супругъ; послѣ того, они прокладываютъ себѣ дорогу сквозь слой жиру, и достигають мяса; они вдять его сырымь, или жарять на оконечностяхь острыхь палокь. Новые туземцы, прибывая, тоже усердно провдають себв путь въ кита, и виднъются тамъ и сямъ, на вонючемъ остовъ, отыскивая вкусный кусокъ. Отвратительное зрълище представляють они, цълые дни не покидая трупа, вымазанные съ ногъ до головы зловоннымъ жиромъ, пожирая испорченное мясо до пресыщенія, раздраженные несварениемъ въ желудкъ до безпрестанныхъ ссоръ, и зараженные отъ этой гнилой пищи накожными бользнями». «Ничего не можетъ быть возмутительние, говорить въ другомъ мъсть Грей, — какъ видъть молодую туземку съ граціозными формами \*\*, выходящую изъ остова гніющаго кита».

Въ оправдание австралійцевъ нельзя привести и тѣхъ смяг-

<sup>\*</sup> Grey: «Explorations in North-West, and Western Australia», 263.
\*\* Не совсемъ понятно, о какихъ это граціозныхъ формахъ говорить Грей, когда, какъ мы увидимъ ниже, женщины этого племени отличаются особеннымъ безобразіемъ.

чающихь обстоятельствъ, которыя могутъ быть высказаны въ защиту эскимосовъ и обитателей Огненной земли, представляющихъ намъ еще болье интереса для изученія, такъ-какъ они напоминаютъ доисторическихъ европейцевъ, оставившихъ груды раковинъ въ кухонныхъ остаткахъ Даніп.

У жителей Огненной земли, пока мужчина преслѣдуетъ крупную дичь, женщина собираетъ ракообразныхъ, молюсковъ, и ныряетъ въ море, во всякое время года, для поисковъ. Такъкакъ крупная дичь встрѣчается не часто, главную пищу составляютъ ракушки, улитки, ракообразныя. Средства пропитанія здѣсь скудны, и потому война здѣсь хорошо извѣстна. Каждое племя, или, лучше сказать, каждая маленькая группа людей, находится въ постоянной войнѣ съ сосѣдней группой, и побѣдители всегда поѣдаютъ побѣжденныхъ: мужчинамъ отдаютъ ноги, женщинамъ руки и грудь; остальное выбрасываютъ въ море.

Въ суровыя зимы, или когда не находять другой пищи, выбирають самую старую женщину всего общества, держать ея голову надъ густымъ дымомъ отъ зажженаго сыраго дерева и душать ее за горло. Потомъ пожирають кусокъ за кускомъ ея мясо, не исключая и туловища. На вопросъ, отчего, въ случав голода, они не вдять лучше собакъ, они отввчають: «собаки охотятся за янно» (выдрой) \*.

Летурно полагаеть, что тантяне и полинезцы, во время путешествія Кука, принадлежали ко второму чувствующему періоду соціальнаго развитія. Отдичительную черту ихъ характера составляла необыкновенная додвижность. Въ одну минуту они переходили отъ спокойнаго, даже веселаго состоянія духа, къ вспышкъ гнъва. Все, что поражаетъ чувство, все, что блеститъ или отличается яркими красками, возбуждало ихъ желанія. Они охотно обменивали поросенка на красное перо. Пулаго, одинъ изъ вождей на островахъ Дружбы, съ восторгомъ и благодарностью принялъ въ подарокъ отъ Кука оловянную тарелку, и объявиль, что если ему нужно будеть куда нибудь отлучиться, онъ всегда будеть оставлять эту тарелку въ Тугатобоо, какъ своего представителя. Стыдливость имъ была совершенно неизвъстна. Они не знали уваженія къ старости и не имъли никакого чувства справедливости (?). Слово законъ (по Эллису) и слово благодарю (по Уильсону) не существуеть на ихъ языкъ. Общество Ареонсовъ ставило распутство и дътоубійство въ обязанность каждому члену.

<sup>\*</sup> Fitzroy: «Voyage of the Adventure and Beagle» II, 183, н сл.

Въ этомъ періодѣ любятъ танцы, пѣніе, сценическія или, лучше сказать, мимическія представленія. Существуютъ уже инструменты, хотя весьма грубой работы, а поэзія воспѣвающая, конечно, только то, что они любять, чѣмъ восхищаются: войну, чувственную любовь и различныхъ боговъ, грубо созданныхъ по образу человѣка. Существуетъ вѣра въ загробную жизнь, но не какъ въ возмездіе за хорошіе или дурные поступки, совершенные здѣсь, а какъ въ продолженіе земной жизни; въ ней сохраняются даже касты.

Замѣтна уже нѣкоторая промышленность; существуеть большая склонность къ нарядамъ, къ татупровкѣ; люди уже умѣютъ себѣ строить дома, памятники, и выдѣлываютъ хорошее оружіе. Обработываютъ нѣкоторыя съѣдобныя растенія. Въ этотъ періодъ соціальнаго развитія вообще пища довольно изобильна, потому ли, что много дичи, или потому, что почва плодородна. Встрѣчаются даже домашнія животныя (собаки, свиньи).

Вирочемъ, у туземцевъ Сѣверной Америки, находившихся на той же общественной ступени, домашнихъ животныхъ не было; они были такъ равнодушны къ нравственнымъ наслажденіямъ, что на альгонканскомъ языкѣ не существовало слово любить. Въ 1661 году, когда Элліотъ переводилъ библію для этого народа, онъ долженъ былъ изобрѣсти новое слово для выраженія этого понятія. Впрочемъ, начала общественной организаціи проявлялись уже и здѣсь; многочисленныя племена подчинялись одному предводителю, существовала даже іерархія. Многіе народы и въ наше время принадлежатъ еще къ этому періоду развитія, какъ, напримѣръ, негры, живущіе около источниковъ Нила, о которыхъ разсказываетъ капитанъ Спикъ.

Слѣдующій фазись развитія есть періодь нравственных или аффективных потребностей. Слѣдствіемъ лучшей общественной организаціи и распространенія промышленности является относительное изобиліе и улучшеніе жизни. Половое влеченіе уже болѣе и болѣе уступаетъ мѣсто нравственной привязанности, мозговому наслажденію. Семья лучше устроена и въ ней болѣе внутренней связи; появляется уваженіе къ старческому и дѣтскому возрасту, доведенное иногда до религіознаго благоговѣнія. Личность и собственность болѣе или менѣе обезпечены. Есть опредѣленные законы, и существуетъ идея справедливости. Большею частью уже введено одноженство, и, во всякомъ случаѣ, на женщину уже перестали смотрѣть, какъ на вьючное животное, или только какъ на средство къ наслажденію. Люди скопились въ обширные союзы. Существуютъ общіе интересы, общія обязанности, существуетъ отечество, идеи славы и пат-

ріотизма. Это время кровавыхъ, продолжительныхъ войнъ, составляющихъ, по миѣнію Летурно, неизбѣжный бичъ этого фазиса соціальнаго развитія. Религія продолжаєтъ играть важную роль, но уже нѣсколько очищаєтся. Многобожіє предшествующаго періода упрощаєтся. Боги облагороживаются, становятся чище, вмѣстѣ съ человѣкомъ, который ихъ создалъ и поклоняется имъ. Они все еще могучіє деспоты, но все-таки уже стали кротче и человѣчнѣе. Въ концѣ этого періода достигаютъ доже монотеизма и пантеизма.

Этотъ періодъ, который Летурно называетъ иравственнымо или аффективнымо, обнимаетъ, по его мнѣнію, почти всю нашу прошедшую исторію; чѣмъ болѣе отодвигаемся мы въ прошедшее, восходя къ началу этого періода, тѣмъ болѣе встрѣчаемъ элементовъ, характеризующихъ періоды питанія и иувства. Средина періода имѣетъ опредѣленно правственный характеръ; наконецъ, къ концу его, мы видимъ стремленіе перейти въ высшій умственный фазисъ. «Но до этого послѣдняго не достигло еще ни одно человѣческое общество,—говоритъ Летурно,— это дѣло будущаго».

Въ этомъ будущемъ періодѣ «усилія всѣхъ будутъ направлены на полнѣйшее и полнѣйшее владычество надъ природою, на безпрепятственное улучшеніе организаціи, разрѣшая научно всѣ ея задачи, — словомъ, на доставленіе человѣку всевозможнаго количества благополучія, къ которому онъ только способенъ».

Резюмируя свое разсужденіе, Летурно сказаль: «по моему мивнію, человікь индивидуально и коллективно проходить послівдовательно рядь фазисовь, порождающихь друга друга. Сначала онъ существо только питающееся, потомъ становится особенно извствующими и, наконець, нравственными и умственными существомь. При полномъ развитіи человіка, очевидно, что вънемь существують всів эти способности, всів эти потребности, но оні проявляются съ различной относительною силою».

Мы уже говорили, что Летурно опредалиль при этомъ цивилизацію «прогрессивнымъ развитіемъ общественнаго союза».

Это последнее определение въ высшей степени неясно, потому что собственно для процесса прогрессивнаго развитія общества нётъ нужды употреблять особый терминъ, а, кромё того, это определение совершенно отходитъ отъ обычнаго употребленія слова, что, во всякомъ случай, крайне неудобно. Когда мы говоримъ о цивилизаціи арабовъ, о цивилизаціи времени возрожденія, то здёсь мы подразумёваемъ не только процесст прогрессивнаго развитія, но еще нёкоторыя реальныя явленія въ жизни

народовъ. Наконецъ, тѣ, которые признаютъ, что періодъ императоровъ въ Римѣ, періодъ среднихъ вѣковъ, періодъ романтизма, представляютъ упадокъ, а не прогрессъ человѣчества, 
все-таки имѣютъ право говорить о инвилизаціи эпохи Константина, эпохи Гильдебрандта или эпохи идеализма. Какъ Кудро
не могъ устоять на своемъ положеніи, что цивилизація есть не
что иное, какъ состояніе общественной связи, и самъ перешелъ
къ тому, что она появляется лишь въ минуту, когда человѣкъ
ставитъ себѣ сознательною цѣлью прогрессъ въ какомъ-либо
отношеніи и къ нему стремится,—такъ Летурно, навѣрно, при
употребленіи слова инвилизація, пришелъ бы къ обозначенію
ею и нѣкотораго общественнаго состоянія.

## 8. Следы дикости въ цивилизаціи.

Гораздо важиве та параллель, которую провель Летурно. Въ картинахъ жизни эскимосовъ, австралійцевъ предъ нами возникаетъ общество, для котораго мы гораздо более аналогій находимъ въ ров мухъ, нападающихъ на падаль, и въ боа, медленно переваривающемъ пищу, проглоченную целикомъ, чемъ въ жизни европейскаго цивилизованнаго меньшинства; хотя и туть, среди блестящаго общества европейскихъ столицъ, можно найдти оргіи и разгулъ чувственности, который отличается отъ обжорства эскимоса и австралійца лишь тімь, что представляєть болъе изящную техническую обстановку. Еще болъе сходное явление можно признать въ пьяномъ самозабвении личностей, принадлежащихъ въ большинству европейскаго населенія и ищущихъ въ алкоголъ временнаго облегченія своей безъисходнотрудовой жизни. Но все-таки, сознавая, что наше европейское общество заключаеть еще много элементовь, ставящихь его на одинъ уровень съ такъ-называемыми дикими, нельзя не сознаться, что въ немъ, кромъ общественныхъ явленій, обусловливаемыхъ побужденіями питанія и чувственности, по терминологіи Летурно, существують еще явленія, обусловливаемыя высшими аффективнымъ и умственнымъ процессомъ. Что же именно отличаеть то, что мы называемь унвимизацією современной Европы. оть состоянія дикихъ народовь? Этоть вопрось темь интереснве, что накопляющиеся факты относительно быта древняго человена, дають намь съ каждымь годомь все более право заключить, что и жители Европы въ прежнее время находились на той же ступени развитія, на которой находятся теперь самые жалкіе дикіе народы. Но вийсти съ тимъ новыя открытія доказывають, что эти доисторические люди выработали себв нвкоторую технику, даже имѣли произведенія искусства \*, что не мѣшало имъ быть людоѣдами, не знать домашняго скота и даже собаки. Чтобы судить объ усиѣхахъ, дѣланныхъ Европою, и о томъ, насколько отъ нея отстали племена, поставленныя въ менѣе выгодныя обстоятельства, или достигшія не столь совершеннаго физіологическаго развитія, весьма полезно обратить вниманіе на факты, представляемые строемъ жизни дикихъ племенъ, намъ современныхъ, какъ сравнительно со строемъ жизни доисторическаго человѣка, такъ и сравнительно со многими чертами жизни современной Европы.

Одинъ изъ англійскихъ ученыхъ, обратившихъ наиболѣе вниманія на эти вопросы, Эдуардъ Тэйлоръ, посвятилъ отдѣльную статью вопросу о «явленіяхъ высшей цивилизаціп, зародышъ которыхъ можно найдти между дикими племенами \*\*. Замѣтимъ, что Тэйлоръ употребляетъ слова «цивилизація» и «культура» совершенно безразличчо въ примѣненіи къ низшему и высшему

развитію общественной жизни.

Въ статъв, на которую мы указали, Тэйлоръ высказываетъ мивніе, что лишь въ последнее время мы начали понимать, какое важное значеніе имветъ изученіе низшихъ расъ не только какъ удовольствіе, доставляемое интересными подробностями и занимательными разсказами, твшащими нашъ досугъ, не только какъ дополненіе картины человвчества, помощью сравненія высшаго и низшаго умственнаго его развитія. Но, что еще важные, изученіе это можетъ доставить намъ весьма важныя свёдынія о насъ самихъ, о смысль нашихъ обычаевъ, привычекъ, законовъ, правилъ и предразсудковъ.

Употребляя наши свѣдѣнія объ обществахъ, стоящихъ на низшей ступени развитія, для объясненія явленій высшей цивилизаціи, мы прежде всего должны слѣдовать одному простому правилу. Положимъ, мы встрѣчаемъ въ высшей расѣ мнѣніе или обычай, о которыхъ знаемъ только, что это — преданіе, обрядъ или инстинктъ, но обстоятельства, при которыхъ мы встрѣчаемъ

<sup>\*</sup> Такъ Дартэ нашелъ въ 1864 г. въ Перигоръ выръзанное на кости изо. браженіе бътущаго мамонта. (См. les Comptes rendus de l'Acad. des Sc. T. LXI и Le Hon: «L'homme fossile» (1867). Около тъхъ же мъстъ Вибрэ (Vibraye) нашелъ изображеніе головы слона, едъланное изъ рога съвернато оленя; также найдены многочисленныя изображенія съвернато оленя и другихъ животныхъ; найдено наконецъ изображеніе женщины «d'une impudique naiveté». (Le Hon, 56—70 и слъд.).

<sup>\*\* «</sup>Anthr., Rev.» V 305 и слёд. Объ интересв, который можно ожидать отъ статьи, имъ прочитанной на Норвичскомъ конгресв доисторической археоологін: «О доисторическихъ расахъ и современныхъ дикихъ» (Quart. Journ of Sc. № XX, 546) можно заключить по недавно переведенной его книгв.

этоть факть, не объясняють намь его; положимь еще, что въ низшихъ расахъ мы встрвчаемъ то же мивніе, или тоть же обычай, но легко объяснимый теоретическими соображеніями или практическою цвлью, находящимися въ связи съ общимъ состояніемъ мысли народа; въ такомъ случав мы имвемъ право думать, что проследили этотъ предметь близко къ его началу. Подобный пріемъ есть отысканіе твердой опоры здраваго смысла сквозь кажущуюся безсмыслицу; и прежнія изследованія доказывають, что этотъ пріемъ можеть повести къ успёшнымъ результатамъ.

Если мы освоимся со строемъ мысли низшихъ расъ, будемъ смотрѣть на вещи ихъ глазами и дѣлать умозаключенія по ихъ логикѣ, то мы откроемъ смыслъ и цѣлесообразность въ жизненныхъ явленіяхъ, которыя гораздо труднѣе объяснить съ точки зрѣнія высшихъ расъ, хотя между послѣдними мы встрѣчаемъ подобныя же явленія. Возьмемъ для примѣра два религіозные обычая, существовавшіе почти во всѣ времена и почти во всѣхъ

извъстныхъ странахъ: жертвоприношенія и посты.

Пъль и значение этихъ религиозныхъ постановлений въ період'в высшей культуры, намъ изв'єстны; они исполняются, частью какъ обряды, которые должно исполнять, потому что они предписаны человъку; частью какъ дъйствія, которыя производять впечатльние на воображение върующаго, налагающаго на себя добровольно лишенія и страданія. Но ті же обычан, въ низшихъ расахъ, представляются намъ въ совершенно иномъ свътъ. Для ума этихъ народовъ подобныя дъйствія совершаются съ цълями совершенно простыми и положительными. Мы находимъ здёсь строй мысли, при которомъ столь же практично и нравственно-обязательно сжигать или зарывать въ землю жертву, приносимую какому-нибудь духу, какъ отдавать долгъ или делать подарки живымъ друзьямъ, а поститься-дело столь же простое, какъ и ъсть. Современный европеецъ, признающій за собой душу, но не признающій ее ни въ лошади, ни въ собакъ, долженъ перенестись въ совершенно иную сферу философскихъ воззрвній при изученіи дикихъ народовъ. У нихъ не только люди, собаки, лошади, птицы, но и деревья, зерновый хльбъ, илоды, тоноры, конья, даже лодки, все одарено душою. Когда человъкъ умираетъ, душа его, нъчто неосязаемое и обыкновенно невидимое, уходить, подобно телу, куда-то, въ невъдомую, будущую жизнь. Жены и невольники, которые окружали его, и прислуживали ему на земль, должны продолжать служить ему, вследствие чего ихъ убивають, чтобы души ихъ могли последовать за его душою; точно такимъ же обра-

зомъ, и съ тою же самою цълью, предаются смерти собака и лошадь покойника, чтобъ ихъ души могли быть полезными душъ ихъ владельца; трупъ, одежды, лукъ и стрелы, трубка и кисеть, все это сжигается или зарывается въ землю, съ той же цёлью, чтобъ ихъ душа или духъ отправились туда, гдё могутъ ими пользоваться духи покойниковъ. Такъ между индіанцами Сѣверной Америки, племена рыболововъ и лодочниковъ хоронять своихъ покойниковъ выбстб съ каноэ и веслами, совершенно готовыми спуститься на воду на томъ свътъ. Душа покойнаго следуеть за душами каноэ, весель и багра, къ которымъ ему стоитъ только протянуть руку. Племена звъролововъ зарываютъ вмѣстѣ съ умершимъ лукъ и стрѣлы или ружье, такъ что онъ можетъ охотиться вволю, въ счастливыхъ долинахъ загробнаго міра. Выло бы скучно перечислять всі подобные похоронные обряды; низшія расы, у которыхъ они не встръчаются, составляють исключенія изъ правила. Для употребленія умершаго приносять въ жертву все, чімь онь владіль на земль: жень, невольниковь, родныхь, лошадей, домь, одежду, оружія, пищу, украшенія, лодки; припасы для путешествія, собаку, какъ путеводителя на трудномъ пути къ тому свъту, деньги для уплаты за перевозъ черезъ водяное пространство, стдъляющее этотъ міръ отъ будущаго, или за пропускъ черезъ мостъ, ведущій въ небо. И нъть ни мальйшаго разрыва въ цъли, для которой эти предметы приносятся въ жертву; не существуетъ мнвнія, что жены и невольники сжигаются для сопутствованія мертвецамъ, а остальныя вещи, по какой-либо иной причинъ. Философія низшихъ рась въ высшей степени посл'вдовательна; тутъ нътъ различій; цъль при сожиганіи женъ, невольниковъ, лошадей, каноэ и оружія, одна и та же-польза умершаго; дикіе твердо върять, что когда невольники, лошади, лукъ и стрълы восходять къ небу въ дымѣ горящаго костра, или когда они зарыты въ землю и сгніють тамъ, то души ихъ последують за душой усопшаго. Жена Евкрата вернулась съ того свъта за туфлей, которая завалилась какъ-то за шкафъ, и такимъ образомъ избъгла сожженія. Призракъ Мелиссы явился ея мужу, дрожа отъ колода, потому что не сожгли одежду, которая ей была нужна на томъ свъть.

На Востовъ, и въ наше время, уроженцы острововъ Сулу покупаютъ за большія деньги преступника, приговореннаго къ смерти, съ тъмъ, чтобы самимъ убить его, и пріобрътаютъ, такимъ образомъ, въ будущей жизни, душу-невольницу, для прислуживанія своей душъ. Душа императора Кохинхины, и на томъ свътъ окружена всей утварью и роскошью, которой поль-

зовался онъ здівсь, и которую сожгли послів его смерти, а огромные запасы пищи поддерживають его духовное существованіе.

Мы находимъ, что въ Южной Америкѣ этоть обычай сталъ помѣхою общественному развитію, такъ-какъ, по смерти человѣка, все его имущество исчезаетъ вмѣстѣ съ нимъ съ лица земли, и накопленіе собственности дѣлается невозможнымъ. Мы встрѣчаемъ у нѣкоторыхъ племенъ Сѣверной Америки обычай, что полированные камни и шары, употребляемые въ національной игрѣ, объявлены собственностью общины, и лишь такимъ образомъ избѣгаютъ участи быть зарытыми въ землю вмѣстѣ съ другими вещами покойника. Изъ этого мы можемъ нѣсколько понять всю силу этого обычая, существовавшаго, какъ видно изъ тысячи свидѣтельствъ, во всѣ времена, на противоположнѣйшихъ концахъ земнаго шара. Жертвоприношеніе усопшихъ играетъ, безспорно, главную роль между обычаями низшихъ расъ.

Мы можемъ прослѣдить это жертвоприношеніе, при обращеніи его въ символическое дѣйствіе и въ пустую церемонію, какъ обыкновенно бываетъ съ обрядами, когда они войдуть въ религію болье развитыхъ расъ.

Всёмъ извёстно, что китайцы сжигаютъ съ своими покойниками бумажныя изображенія монеты, бумажныя изображенія платья и разныхъ другихъ подарковъ; такимъ образомъ дъйствительныя приношенія замёнились символическими, и этотъ переходъ дъйствія, имінощаго практическое значеніе, въ символическое встречаемъ и въ приношеніяхъ мертвымъ, вошедшихъ въ римскія погребальныя церемоніи, и въ маленькихъ игрушкахъ и украшеніяхъ, находимыхъ въ гробахъ христіанъ перваго времени, и въ наше время, въ цвётахъ, бросаемыхъ въ могилы и въ гирляндахъ, которыми ихъ украшаютъ.

Жертвоприношенія духамъ воды и ліса, богамъ высшаго и низшаго разряда, происходять совершенно въ томъ же порядкі, иміють ту же ціль, и то же основаніе, какъ и жертвоприношеніе покойникамъ, но они чаще встрічаются въ виді пустой церемоніи въ высшихъ расахъ, нежели въ низшихъ, какъ дійствіе, иміющее практическую ціль. Однако, едва-ли можно указать опреділенную разницу душь умершихъ, о которыхъ думають, что оні обращаются въ духовъ, въ демоновъ или въ боговъ, отъ духовныхъ существъ вообще; слідовательно, повидимому, справедливо употреблять одно и то же объясненіе для жертвъ, приносимыхъ тімъ и другимъ. Китаецъ устроиваетъ свой пиръ для покойниковъ, ожидаетъ пока ихъ души найлись досыта душою кушаній, и затімъ приступаетъ самъ къ остав-

шемуся ихъ тѣлу. Точно также жители Фиджи устроиваютъ пиры для утоленія голода ихъ прожорливыхъ боговъ; но эти боги — духи, и пожираютъ не вещество нами видимое, а душу пищи, душу, которая можетъ быть отдѣлена отъ самой пищи. Такъ племена раджимахаловъ приносятъ въ жертву богу мясо и рисъ, ставятъ все это въ шатеръ, и нѣсколько времени спустя, когда, по ихъ соображенію, богъ могъ уже насытиться, входятъ въ шатеръ и поѣдаютъ приготовленныя яства. Вообще, почти вездѣ существуетъ обыкновеніе, что вѣрующіе сами пользуются своими приношеніями богамъ, и это весьма разумно съ точки зрѣнія вышеприведенной теоріи о душахъ.

И такъ, мы видимъ, что въ низшихъ расахъ приношенія богамъ или душамъ усопшихъ суть вовсе не исполненіе простаго обряда, и даже не актъ самоотверженія, какъ въ высшихъ расахъ, которыя внесли подобныя дѣйствія въ свои религіозныя системы. У низшихъ расъ это дѣло весьма простое, имѣющее практическій смыслъ; онѣ просто отдаютъ душамъ усопшихъ, или другихъ духовныхъ существъ, души людей, животныхъ и другихъ нужныхъ предметовъ, какъ бы онѣ давали подарокъ

живому человъку, или платили подати государю.

Другой обрядъ, о которомъ мы говорили, именно постъ, тоже весьма распространенъ между низшими расами. Для нихъ весь мірь наполнень духами. Дикій философь вполн'в уб'вждень, что все въ природѣ имѣетъ двойное существованіе: тѣлесное и духовное; деревья, ръки, звъзды, вътеръ, все это имъетъ душу. Туша не всегда обитаетъ въ тѣлѣ, она можетъ покидать его и возвращаться снова. Души, населяющія міръ этихъ людей, пля нихъ большею частью невидимы на яву, за то во снъ эти души вещей являются далеко отъ тёхъ мёсть, гдё пребывають сами вещи. Тогда душа спящаго оставляетъ его тъло, и посъщаетъ другія души вещей, или онв посвщають ее. Въ современномъ цивилизованномъ мірѣ развѣ спиритисты могуть представить себѣ это постоянное общение человъка низшихъ расъ съ душами вещей; къ нимъ обращаются они за совътомъ, какъ поступать въ извъстномъ случаъ; отъ нихъ узнаютъ прошедшее и настоящее. И воть, чтобы достигнуть желаннаго сообщенія съ духовнымь міромъ, человъкъ употребляетъ способъ, которому научилъ его опыть, и который безошибочно ведеть къ цъли: онъ нъкоторое время совершенно отказывается отъ пищи. Скоро наступаетъ бредъ, появляются галлюцинаціи... Онъ видитъ тъхъ, кого хотьль видьть. Когда онь извлекь желаемую пользу изъ этого сообщенія съ духовнымъ міромъ, онъ снова принимаетъ пищу и приходить въ нормальное состояніе.

Во многихъ племенахъ Сѣверной Америки, у каждаго человъка, есть свой особенный духъ, охраняющій его; это обыкновенно какое-нибудь животное. Но чтобъ узнать, какому существу предназначено быть его хранителемъ, онъ постится до тъхъ поръ, пока не увидить его призракъ. Шарльвуа разсказываетъ, что дътей часто заставляють поститься, когда отцы ихъ отправляются на охоту; бъдныя существа становятся прорицателями, видять души убитыхъ звѣрей, и вообще все случившееся. У абиноновъ Южной Америки заклинатели всегда постятся до техъ поръ, пока не придутъ въ состояніе, въ которомъ считаютъ возможнымъ прозрѣвать будущее. Каждому индусу хорошо извъстно, какъ довести себя постомъ до религіознаго экстаза, въ которомъ возможно сообщение съ высшимъ міромъ. Средство это употребляется и въ болве развитыхъ религіозныхъ системахъ; въ исламъ, напримъръ, постъ составляетъ отличительную черту религін; онъ быль учреждень въ глубокой древности, и Мухаммедъ только удержаль его. Даже въ Европъ встръчаются случаи употребленія поста, для того чтобы довести человъка до полнъйшей экзальтаціи, чтобы имъть сообщеніе съ духовнымъ міромъ. Психіатрія смотрить, конечно, на это совершенно иначе, и только на основаніи реалистическаго міросозерцанія, эти явленія получають раціональное объясненіе, и вызывають раціональную практику. Впрочемъ, борясь съ истощеніемъ тѣла пощеніемъ, медикъ въ Европѣ борется съ обрядомъ, потерявшимъ свое первобытное значение и обратившимся лишь въ преданіе. Но для людей низшихъ разъ, поститься для того чтобы сообщаться съ духами, такъ же просто и практично, какъ всть, чтобы утолить гололь.

Еще одно в врованіе, чрезвычайно распространенное между людьми различной степени культуры, и тоже легко объясняющееся младенческой степенью развитія у низшихъ рась—это магія. Мы не станемъ подробно останавливаться на этомъ предметв, но очень хорошо изв встно, что она еще существуетъ въ разныхъ видахъ и въ наше время. Это слабые остатки весьма общирной техники колдовства, остатки, потерявшіе смыслъ въ настоящемъ. Читатели, знакомые съ последнимъ трудомъ г. Афанасьева \* могутъ видъть, въ какой мъръ эти остатки еще существуютъ между славянами; а что Германія не уступаетъ славянамъ въ этомъ отношеніи, доказываетъ сочиненіе Вутке объ этомъ предметь \*\* и еще лучше появившійся 65 1868

<sup>\*</sup> А. Афанасьев: «Поэтическія воззрѣнія славянь на природу» (1866—1868). \*\* А. Wuttke: «Der deutsche Volksaberglaube der Gegenwart». (1860).

поду въ Лейпцигъ сборнитъ Кербера \* симпатическихъ средствъдля всякихъ случайностей. Другіе народы Европы стоятъ совершенно на той же ступени. Астрологическіе календари еще въ ходу въ Европъ. Гаданіе помощью ключа и библіи весьма распространено еще до сихъ поръ. Въ деревняхъ цивилизованныхъ странъ Европы дѣлаютъ сердца, и втыкаютъ въ нихъ булавки, желая поразить сердце извѣстныхъ личностей; то же самое дѣлаетъ дикарь.

Но дикарь, даже дикарь нашего времени, видить все это въиномъ свътъ; все это кажется ему очень понятно, потому что вытекаетъ изъ той теоріи первобытной философіи, изъ которой онъ еще не выступилъ. Его теорія представленій шире нашей; онъ усвоилъ себъ мысль, что представленіе связано съ предметомъ представляемымъ, и потому онъ заключаетъ, къмъ мы это сдълать не можемъ, что все, что дъйствуетъ вт немъ на представленіе предмета, должно производить соотвътственное дъйствіе и на предметъ, вню его находящійся, и соотвътствующій представленію.

Преданіе, что существуєть низшая раса людей съ хвостами, очень распространено, и въ одномъ изъ племенъ Ю. Америки есть следующее обывновение: на свадьбахъ, отецъ одного изъ новобрачныхъ рубитъ дерево, - символическое дъйствіе, имъющее цёлью предохранить будущихъ внуковъ отъ могущаго вырости у нихъ хвоста. Это настолько же разумно, какъ и обыкновеніе среднихъ въковъ, существующее, кажется, еще и въ наше время, погружать образъ какого нибудь святаго въ воду, омочить его, для того, чтобъ полилъ дождь въ достаточномъ количествъ, и смочилъ землю. Мы называемъ это симвомическимъ обрядомъ, и думаемъ, что этимъ объяснили все. Изучение же низшихъ расъ показываетъ намъ, что дъйствіе, которое мы называемъ символическимъ обрядомъ, и къ чему относимся какъ къ фантазіи воображенія не вполн'в искренней, составляеть для дикаго действительный элементь его обычнаго убёжденія, и занимаеть важное місто въ его высшихь философскихъ и религіозныхъ воззрѣніяхъ. Вся эта техника колдовства последовательно вытекаеть изъ его теоріи представленій; мы уже не следуемъ этой теоріи, но она присутствуетъ среди

<sup>\*</sup> K. Fr. Körber: «Die Sympathie und ihre Anwendung bei menschlichen Krankheiten und Gebrechen, od. der sympathetische Hausarzt» (Leipzig, 1868). Замѣтимъ, что Русъ (Rusz) въ своихъ статьяхъ о предразсудочныхъ способахъ леченія («Unsere Zeit» 1868, 1 Nov.) на первой же строкѣ говорить объ употребленіи заговоровъ и другихъ подобныхъ пріемовъ, что они встрѣчаются in jeder Gegend unsers deutschen Vaterlandes.

насъ, въ нашихъ обычаяхъ и мивніяхъ, и на сколько она еще сильна среди насъ, мы можемъ узнать лишь помощью весьма тщательныхъ и обширныхъ розысканій.

И такъ мы открываемъ, между самыми дикими племенами, міросозерцаніе, которое въ весьма сильной степени оставило слѣды и въ нашемъ обществъ. Если низшія расы представили намъ въ предъидущемъ нѣчто весьма близкое къ животнымъ, то теперь мы не можемъ не признать въ нихъ существа, близкія намъ по обычаямъ, вліявшія на насъ по строю своихъ мыслей. Для того, чтобы ознакомиться съ результатами послѣднихъ изслѣдованій, относительно ихъ развитія, воспользуемся данными, встрѣчающимися у Шафгаузена въ статьѣ нѣмецкаго антропологическаго журнала \*, гдѣ резюмированы упомянутые результаты, а также въ книгѣ Лэббока \*\*, главная цѣль которой— сравнить бытъ доисторическаго человѣка съ бытомъ низшихъ племенъ новѣйшаго времени.

Rocks arrangs in excess croncys copy.

By now copyrig Karnings and engle engle

Torgo continues: continues nochominant

Baroga angell ne smiera cortpalio. A na nedleans notati ne gorer ll

<sup>\*</sup> H. Schaaffhausen: «Ueber den Zustand der wilden Völker» въ «Archiv f. Anthropologie» II, 161, и след.

\*\* J. Lubbock: «Pre historical Times» 1865. Chap. XI — XIII.

# COHETB.

erthoundil, officerestan ore nameda, coccoroscoret gammen,

easing a rist nament obsecuely blend again made wick reconnect

nare, no mannes obusiners II, an baises, a un cuon sofoto one outrante paroque

· Think think was a sum of the same and the same of th

Живой мертвець — давно подъ эти своды Я погребень; давно не видить взоръ Ни милыхъ лицъ, ни красоты природы, Отъ звуковъ слухъ отвыкнулъ съ давнихъ поръ.

Лишь иногда, во время непогоды, Когда шумить и грозно стонеть борь, Въ мою тюрьму домчится пъснь свободы — Стихій и бурь знакомый сердцу хоръ.

Тогда сильньй, сильньй воспоминанья О вольныхъ дняхъ мнь душу тяготятъ; Но ньть въ груди ни вздоховъ, ни рыданья —

II. Schanfflamen: affebor den fustend der wilden Völkers an a rehly

f. wanthropologies II, 161, in crkg.

Къ чему они? Кого они смягчать: Законъ людей не знаетъ состраданья, А къ небесамъ мольбы не долетятъ.

Л. Гр.

# цивилизація и дикія племена.

an areinard of this on chaper charge an energy a time

podron Correct Larote to Verspong an reset Dungley Byg-

#### 9. Низшая ступень человѣчества.

«Кто желаетъ изучать человъка — говоритъ Шаргаузенъ — тотъ не долженъ ограничиваться собой, или разсматривать ту или другую личность, какъ истинный образенъ человъка; онъ долженъ изучать человъка всъхъ странъ и временъ, на всъхъ ступеняхъ развитія, не пренебрегая при этомъ, какъ утонченнымъ жителемъ европейскихъ городовъ, такъ и грубымъ сыномъ дикихъ странъ.

«Какъ часто приписывають человъку вообще то, что вовсе не составляеть достояніе каждаго человъка! Человъческій разумь, облагороживающій нась, такъ же различно развить, какъ и строеніе тъла, то поразительно схожее съ обезьяной, то выказывающее божественную красоту.

«Природа, населившая всякую страну различными животными и растеніями, разнообразила и человівческій образь, смотря по містностямь, и, чтобы правильно оцінивать человівка, мы не должны отдівлять его оть природы, его окружающей».

Обращаясь въ изученію спеціально тѣхъ народовъ, которыхъ называютъ дикими, Шафгаузенъ спраниваетъ себя: каково тѣлесное и умственное развитіе дикихъ племенъ? Которое изънихъ занимаетъ низшую ступень въ человѣчествѣ?

Въ этомъ отношеніи мнѣнія различны. Африканскіе негры, которые долго считались низшей расой изъ всѣхъ по общественности, и еще Вайцомъ были поставлены на низшую ступень, давно уже нашли болѣе достойныхъ соперниковъ въ этомъ отношеніи. По словамъ Лэббока \*, Кукъ, Дарвинъ, Фиц-

<sup>\*</sup> CTP. 445.

рой и Уоллись склонились на сторону жителей Фиджи. Бурчель — на сторону африканскихъ бушменовъ. Д'Юрвиль находитъ, что австралійцы и тасманійцы всвхъ ниже. Дампьеръ считалъ австралійцевъ «несчастнъйшимъ народомъ міра»; Форстеръ сказалъ, что островитяне на Малликало «приближаются болье другихъ къ обезьянамъ»; Оуэнъ склонялся на сторону андаманцевъ, другіе на сторону съверо-американскихъ корнероекъ (root diggers), и одинъ французскій писатель находилъ, что даже обезьяны человъчнъе лапландцевъ. Щафгаузенъ поддерживаетъ въ этомъ отношеніи печальное преимущество австралійцевъ и нъкоторыхъ островитянъ Южнаго океана; а затъмъ, бушменовъ. О нъкоторыхъ черныхъ туземцахъ Индіи мы имъемъ тоже отрывочные, въ высшей степени странные разсказы, требующіе еще подтвержденія.

«Нетрудно — говорить Шафгаузень — нарисовать портреть этихь дикарей въ общихъ чертахъ: узкая голова, съ низкимъ лбомъ, сплюснутый носъ, выступающія челюсти, г лубоко впавшіе маленькіе глаза, наклоненное впередъ тѣло, длинныя руки, съ узкими кистями, нога безъ икры, ступни безъ подъема; отдѣленный большой палецъ на ней — вотъ главнѣйшіе признаки, встрѣчающіеся въ самыхъ отдаленныхъ одна отъ другой странахъ, въ Австраліи, какъ и въ Африкъ». Всѣ эти особенности, анатомъ не можетъ не признать за приближеніе къ типу животныхъ, какую бы пропасть ни находили между человѣкомъ и обезьяной. Но именно то обстоятельство, что ученый профессоръ пытается начертить общій портретъ для расъ весьма различныхъ, не можетъ не удивить читателя, и въ подобныхъ случаяхъ частныя описанія представляютъ гораздо болѣе вѣроятности.

Мы говорили уже, что, по Шафгаузену, какъ и по многимъ другимъ авторамъ, едва-ли не самая жалкая порода людей населяетъ нѣкоторыя части Новой Голландіи. «Ничего не можетъ быть отвратительнѣе — говоритъ одинъ путешественникъ — какъ видѣть уроженку Новой Голландіи, съ высохщими кривыми ногами, съ грушевидными грудями, которыя она можетъ, по произволу, перекидывать черезъ плечо, съ впавшими, воспаленными глазами, часто съ ранами на головѣ, изъ которыхъ постоянно сочится гной, совершенно нагую, нагруженную дѣтъми и домашней утварью» \*. Вообще эти племена отличаются исхудалымъ тѣломъ, и морщинистымъ, обезьяннымъ лицомъ,

<sup>\*</sup> И въ этомъ-то племени, Грей говорить о граціозности.

The state of the s

съ полузакрытыми глазами; покрытые всевозможною нечистотою, бродять они небольшими шайками, вооруженные щитами изъ древесной коры и длинными копьями, на оконечностяхъ которыхъ насаженъ обыкновенно или кусокъ твердаго дерева, или рыбья кость. Кукъ нашелъ, что они не умъли даже охотиться за кенгуру, питались моллюсками и морскими животными, не имъя другаго жилища, кромѣ дупла дерева или сплетеннаго изъ вътвей шалаша. Они, по словамъ Шафгаузена, «настоящіе сыны своей скупой родины, недавшей имъ даже гибкаго дерева, изъ котораго они могли бы сдълать себъ лукъ, родины, которая, со своими лишенными тъни, лъсами, со своими двуутробками и утконосами, представляетъ столько поразительныхъ явленій, что наблюдатель готовъ принять страну за первобытное состояніе земнаго шара, оставшееся безъ измѣненія».

Немного лучше, въ безплодныхъ степяхъ Южной Африки, должна быть жизнь несчастныхъ бушменовъ, презираемыхъ сосъдями, бушменовъ, которые, на съверо-западъ отъ Наталя, живуть въ земляныхъ ямахъ, вырытыхъ просто руками, питаясь насъкомыми, отвратительными гадами и маленькими птицами, которыхъ они пожираютъ неощипанными. Кранфъ разсказываеть, со словъ одного невольника, что на югъ отъ Шоа, одной изъ неизследованныхъ до сихъ поръ странъ Абиссиніи, живетъ племя доко, которые ростомъ не выше четырехъ футовъ (средній рость десятильтняго ребенка). Они темно-оливковаго цвъта, и живутъ совершенно въ животномъ состояніи; безъ жилищъ, безъ всякаго храма или священнаго дерева. предводителей, безъ оружія. Они питаются кореньями, плодами, мышами, муравьями, змѣями и лазять по деревьямь не хуже обезьянъ У нихъ толстыя, выдающіяся губы, сплюснутый носъ, маленькіе глаза, длинные, выощіеся волосы; длинные когти служать имъ для вырыванія кореньевь и муравьевь и для разрыванія змін, которых они пожирають сырыми. Огонь имъ неизвъстенъ \*. Они размножаются быстро, но безъ всякаго понатія о супружеств' или семь в. Оба пола ходять совершенно нагими и живутъ отдельно. Ихъ часто ловять соседнія, сильнъйшія расы и обращають ихъ въ рабовъ. «При этомъ описаніи - говорить Шафгаузень - невольно припомнятся пигмен Геродота, которые, по его словамъ, обитали во внутренности Африки».

Маленькіе, черцые минкопіи на Андаманскихъ островахъ

But Although

<sup>\*</sup> Какъ увидимъ ниже, всъ полобныя свъдънія переданы не очевидцами.

Бенгальскаго залива, которыхъ Фитче (Fytche) считаетъ 1 напуасами, выказывають дикость, рёдко гдё встрёчающуюся, и не знаютъ семьи; но то, что говоритъ Р. Оуэнъ 2 о строеніи ихъ черепа и тёла, заставляетъ думать, что они скоре принадлежать къ племени, весьма отсталому по замкнутости жизни, нежели къ племени, оставшемуся въ первобытномъ состояніи; у нихъ хорошо сформированная передняя часть головы, красивыя маленькія уши, не толстыя тубы, волосы ихъ ростуть прядями. Но Оуэнъ думаетъ, что это одна изъ древнъйшихъ первобытныхъ расъ нашего рода. Они ходятъ начими, не имъютъ, какъ 🤲 слышно, никакого понятія о Богі или будущей жизни, лишены всякой стидливости, но они не людовды. Одинъ изъ индвискихъ сипаевъ прожилъ между ними около году, и отъ него имъемъ первое подробное описание ихъ жизни. Они вообще похожи на черныхъ обитателей Филиппинскихъ острововъ Явы, Борнео и Цейлона, встръчающихся и до сихъ поръ, и безспорно составляющихъ отдъльную расу. Изъ изследованій Оуэна видно, что, по строенію тіла и черепа, андаманцы не представляють признаковь, близкихь къ животному типу.

Де-ла-Жироньеръ, проведшій нѣсколько дней между ахетасами (ajetas), обитающими во внутреннихъ горахъ Люсона, говорить о нихъ <sup>3</sup>: «Народъ показался мнѣ скорѣе похожимъ на большое семейство обезьянъ, нежели на человѣческія существа, ихъ языкъ походилъ на отрывистые крики этихъ животныхъ; движенія тоже совершенно напоминали обезьянъ. Единственное ихъ отличіе состояло въ томъ, что они употребляли дукъ и стрѣлы, и умѣли добывать огонь».

Въ неприступныхъ мѣстностяхъ Индін живутъ, какъ слышно, еще люди, до того похожіе на животныхъ, что дали поводъ предполагать въ ихъ существованіи источникъ мина объобезьянъ Гануманъ, которая помогла Рамъ завоевать Ланку, то-есть Пейлонъ.

Въ журналѣ бенгальскаго азіатскаго общества сказано, что между кулисами-дхангуръ, работавшими на кофейной плантаціи, находились въ 1824 г. два человѣка, мужчина и женщина, которыхъ называли людьми-обезьянами. Они не понимали дхангурскаго языка, и объяснялись на особенномъ нарѣчіи. Пиддингтонъ говоритъ, что мужчина былъ малъ ростомъ, со сплю-

<sup>&</sup>quot; «Aussland» 1862 № 20.

<sup>&</sup>quot;Report of the Britt. Assoc." 1861.

W. Earl: Native races of Indian. Archip. (1853).

снутымъ носомъ и со странными, дугообразными морщинами около угла рта и на щекахъ. По его шероховатой, черной кожь, росли рыжеватые волосы; руки были очень длинны. Эти люди показывали кулисамъ знаками, что живутъ далеко въ горахъ, гдъ находятся деревни ихъ племени. Позже, Пиддингтонъ узналь, что Трайль, британскій уполномоченный въ Кумаонь. видълъ одного подобнаго же человъка, изъ живущихъ на деревьяхъ въ лѣсахъ Теран, и нашелъ его совершенно схожимъ съ обезьяной. Подобные же люди встръчаются, какъ слышно. и въ Читагонгъ. Фонъ-Гюгель, сдълавшій такое невыгодное описание новоголландцевъ, ставитъ \* нѣкоторыхъ облтателей гористыхъ мъстностей Индіи еще ниже ихъ, потому что эти существа не дошли еще даже до образованія какой-либо общины, и въ нихъ едва-ли найдемъ организованную семью. Мужъ и жена живуть отдельно, и при случайной встрече съ кемънибудь, тотчасъ ищутъ убъжища на деревьяхъ. Есть еще одно извъстіе о дикаряхъ Индостана, встръчающихся въ джонглях на ють отъ Нильгеррійскихъ горъ. Путешественникъ видьль два женскія существа, живущія въ дупл'в дерева, и сначала не могъ опредълить, люди ли это или обезьяны; въ особенности показались ему замъчательными маленькіе живые глаза и моршинистыя лица.

По свёдёніямъ, сообщеннымъ американскимъ путешественникомъ Джибсономъ, на островъ Банса, близь Суматры, живуть въ лъсахъ целыя стада дикихъ обезьянъ и человеческое илемя, называемое орангъ-кообосъ, которое ходитъ нагимъ, покрыто волосами, и имфетъ весьма несовершенный языкъ. Малайцы, живущіе на Суматръ, кладуть на окраинъ лъсовъ куски краснаго сукна и другіе привлекательные предметы, но при появленіи дикихъ, удаляются и находять, на мъсть положенныхъ ими предметовъ, росной ладонъ и камфору. То же разсказывають и про племя веддахь, на островъ Цейлонъ, съ которымъ аравійскіе купцы ведуть такую же німую торговлю, какъ, по словамъ Геродота, уже въ его время вели финикіяне съ народами западнаго берега Африки. Джибсонъ упоминаетъ еще объ одномъ племени называемомъ орангъ-гугуръ, которое находится въ еще болье дикомъ состояніи, почти не имветь подбородка, тело покрыто волосами, ноги безъ икръ съ длинными пятками, длинныя руки, уходящій назадъ лобъ и выдаюніяся челюсти.

<sup>\* «</sup>Amtlicher Bericht der Versammlung deutscher Natusforschen und Aerzte in Prag. 1851.

Можеть быть, многое преувеличено въ существующихъ свѣдѣніяхъ насчеть тѣлосложенія и сходства съ обезьянами этихъ дикихъ народовъ, но нельзя отвергать и возможности, что полученныя свѣдѣнія вѣрны. Ученое изслѣдованіе этихъ малочзвѣстныхъ остатковъ древнихъ обитателей Южной Азіи можетъ дать не мало указаній, весьма важныхъ для антрополога. Старое, но до сихъ поръ повторяющееся, сказаніе о людяхъ съ хвостами эпирается на весьма сомнительныя данныя, хотя, конечно, удлиненіе спиннаго хребта можетъ встрѣчаться у отдѣльныхъ личностей. Относительно абиссинскихъ ніамъ-ніамъ, оно оказалось ошибочно, но на Зондскихъ островахъ эта особенность въ строеніи тѣла, но свидѣтельству Кэгеля \*, встрѣчается часто.

Таковы свёдёния собранныя до сихъ поръ учеными относительно племенъ, которыя оспоривають одно у другаго печальное право занимать мъсто на низшей ступени человъческаго развитія. Подымаясь нісколько выше и сравнивая свідінія о народахъ, которыхъ мы привыкли обобщать однимъ названіемъ «дивіе», мы должны признать за ними весьма различную степень развитія. Отділка языка, половыя и семейныя отношенія. устройство жилищь, пища, оружіе, обычан и обряды — все въ нихъ различно. Кромъ того, извъстія объ нихъ и недостаточны и противоръчивы въ отношении всего, что касается умственнаго и нравственнаго развитія цлеменъ. Впрочемъ, должно замътить, что лучшіе и самые ученые путешественники: Кукъ. Форстеръ, принцъ Максимиліанъ фонъ-Видъ, Александръ фонъ-Гумбольдть сообщають гораздо болье благопріятныхь, чымь неблагопріятных сведеній о диких племенахь, съ которыми они были въ сношеніяхъ. Обратимся сначала къ худшимъ явленіямъ жизни этихъ вародовъ.

Относительно людовдства, повидимому, наиболые оскорбляющаго человыческое достоинство, и на которое указывають обыкновенно, какы на самое глубокое извращение человыческой природы, Шафгаузень говорить, что не везды этоть обычай обусловливается первобытною грубостью быта; часто онь уже является результатомы нужды, а потомы переходиты вы обычай или вы религозный обряды. Новозеландцы, по свидытельству Гохштетера \*\*, дошли до людовдства только по истреблении

\* «Ausland» 1858, № 46; 1862. № 31.

<sup>\*\*</sup> Это сочиненіе вышло въ оригиналь въ 1863 году, но въ ныньшемъ вышель англійскій переводъ «New Izealand etc.», by Ferd. v. Hochstetter, съ добавленіями автора, доведенными до 1866 г.

всъхъ большихъ птицъ своей страны. Свиньи, введенныя уже Кукомъ, картофель и христіанство, какъ слышно, уничтожили этотъ обычай, последній случай котораго упоминается въ 1843 году. Но въ іюнъ 1865 года въ Англіи получили извъстіе о безчеловвиномъ убійствв миссіонера Фолькнера маорисами. Они бросили его внутренности собакамъ, сами пили его кровь и раздѣлили между собой сердце, печень и другія части его тѣла. Впрочемъ, людовдство, въ случав нужды, довольно обыкновенно. Безчисленные примъры того, что, въ виду голодной смерти, во всв времена и во всвхъ странахъ прибъгали къ этому последнему средству, представляются намъ въ голодные года, ири осадѣ городовъ и при кораблекрушеніяхъ. Людоѣдство господствовало въ древнія времена у всіхъ древнихъ народовъ Европы; оно было очень распространено въ Америкъ, отчего н произошло название племени атакопасъ; и еще Александръ фонъ-Гумбольдть слышаль близь Кассиквіаре объ одномъ алькадъ, который, за нъсколько лътъ передъ тъмъ, нарочно откормиль одну изъ своихъ женъ, чтобы потомъ ее събсть. Людовдство существуеть до сихъ поръ на островахъ Южнаго океана, въ Бразиліи, въ Западной Африкъ и даже въ Инлостанв.

Обитатели острововъ Фиджи, по словамъ Мэтью (Matthew), пріучають сь малолітства своихъ дітей рубить на куски дітей враговь, взятыхъ въ плінь. Это племя считають самымъ способнымъ и вмісті съ тімь самыми кровожаднымъ изъ всіхть океанійцевъ. Когда строятъ домъ для господина, рабовъ его зарывають живыхъ подъ фундаментъ; при погребеніи господина всегда истребляють множество рабовъ; при спускі лодки, назначенной для войны, эти несчастные служать живымъ скатомъ.

Въ округѣ Дрекетъ весь низшій классъ народонаселенія предназначается исключительно для жертвоприношеній или для угощенія на офиціальныхь обѣдахъ въ торжественныхъ случаяхъ. Жизнь этихъ несчастныхъ такъ ужасна, что, разсказываютъ, будто они ждутъ своей смерти нетолько съ покорностью, но даже рады ей. Слово бакола обозначаетъ на языкѣ туземцевъ и трупъ и съѣстной товаръ. Лучшимъ подаркомъ, который только можно поднести друзьямъ, считается изжаренное и приправленное человѣческое тѣло. Трупъ кладутъ на носилки, придаютъ ему сидячее положеніе, тщательно сложивъ и привязавъ члены, вымазываютъ красной краской, украшаютъ голову перьями, даютъ въ руки трупу палку или вѣеръ, и такимъ образомъ доносятъ

до мѣста назначенія 4. Но по свѣдѣніямъ, полученнымъ десять лътъ тому назадъ съ этихъ острововъ, извъстно, что методисты-проповедники жили тамъ несколько леть, между кровожаднъйшимъ народомъ земнаго шара, не имъл ни малъйшаго повода къ жалобъ. Они были такъ увърены въ своей безопасности, что, однажды, жены миссіонеровъ мистриссъ Лисъ (Lith) и мистриссъ Кальвертъ, узнавъ, что въ извъстный день, нъсколько военно-планныхъ должны быть заразаны и съфдены на одномъ изъ соседнихъ острововъ, отправились одне, въ лодке, на мъсто убійства. Онъ опоздали, но не совстмъ: уже пало десять жертвъ, но еще трое оставались въ живыхъ. Смъло выступили объ женщины предъ собраніемъ и требовали пощады для оставшихся въ живыхъ. Пораженный ихъ мужествомъ, начальникъ людовдовъ тотчасъ согласился на ихъ просьбу. «Да будеть такь, сказаль онь: — мертвые умерли, живые останутся живы!». Б. Зээманъ, посъщавшій Фиджи въ 1860 и 1861 г., разсказываеть 2, будто впродолжение трехъ последнихъ летъ передъ твиъ, въ Самосомо, самомъ извъстномъ по варварству изъ острововъ Фиджи, не съвденъ ни одинъ человъкъ, и что королева сдълалась ревностною христіанкою. Съ 1854 г. людоъдство прекратилось и въ столицъ Бау, благодаря стараніямъ методистовъ. Зээманъ видълъ огромные, желъзные котлы, въ которыхъ когда-то варились человъческія жертвы. Но какъ сомнительны подобные успѣхи, видно изъ новъйшихъ извъстій, сообщенныхъ К. А. Эгерштремомъ <sup>3</sup>, который уже иять лътъ живеть на островахъ Фиджи, совершенно, по его словамъ, оставленныхъ европейцами. Они считаютъ до 300,000 жителей, вполнъ предоставленныхъ самимъ себъ. Кофейныя и хлопчатниковыя плантаціи остаются необработанными, за недостаткомъ рабочихъ рукъ, а горныя племена ведуть постоянную войну съ береговыми. Враговъ, захваченныхъ въ плѣнъ, рубятъ на мелкіе куски, жарять въ печкв и съвдають. Шумь этихь празднествъ, по словамъ свидътеля, раздавался день и ночь. Изъ записки Причарда, пом'вщенной въ первомъ том'в записокъ «Лондонскаго антропологическаго общества» 4 видно тоже, что людоъдство на Фиджи существуетъ. Кромъ того, онъ пришелъ къ заключенію, на основаній существующихъ преданій, что оно, въ отношений къ иностранцамъ, не составляетъ остатка перво-

<sup>2</sup> Seemann «Viti».

<sup>4 «</sup>Aussland» 1855, no «Quarterly Review».

<sup>3</sup> Ho «Westermann's Illustrir. deutsche Monatschrifte», 1864. 4 «Memoirs» etc. I. (1865) 195 и сльд.

бытнаго времени, а введено не особенно давно, какъ религіозно-политическій обычай, относительно всёхъ иностранцевъ, припосимыхъ теченіемъ къ берегамъ Фиджи. Впрочемъ, дёлаютъ исключенія для островитянъ группы Самоа и Тонга, съ которыми туземцы Фиджи давно смёшиваются.

Французамъ, занявшимъ въ 1853 году Новую Каледонію, никакъ не удавалось искоренить людовдство между туземцами до тьхъ поръ, пока опи не объявили, что каждый случай людоъдства будетъ наказанъ смертью. Самымъ же върнымъ средствомъ уничтоженія людовдства оказалось, какъ въ Новозеландін, такъ и у ботокудовъ, введеніе животныхъ, способныхъ замънять человъка. Одинъ изъ главныхъ начальниковъ, на островъ Южнаго океана, отвъчалъ слъдующими словами, на упреки англійскаго капитана, въ этомъ отношеніи: «Вамъ хорошо говорить; въ вашей землъ много быковъ; у насъ нътъ быковъ, есть только люди». «Для таких» земель — говорить Шафгаузенъ — свинья, распространение которой не встрвчаетъ препятствій, сдівлалась истиннымъ проводникомъ высшей культуры». Привычка имфетъ следствіемъ, что эти народы относятся совершенно иначе къ обычаямъ, приводящимъ насъ въ ужасъ. Такъ Ридъ (Reade) разсказываетъ, что одинъ негръ, изъ западноафриканскаго племени, горько жалёль, умирая вдалекъ отъ своей родины, что твло его будеть съвдено червями, тогда какъ оно могло бы служить нищей для его родныхъ и друзей. Какъ только дикіе народы оставять этотъ обычай, они стыдятся его, и увъряють, что онъ не быль извъстень и ихъ предшественникамъ. Многія племена негровъ внутренией Африки увъряють, что людовдство есть клевета, взведенная на нихъ охотниками на невольниковъ. Но, по словамъ Маджіара (Madgyar), людобдство существуетъ между неграми Бихе (Bihe), и, по словамъ дю-Шалью, между неграми Габуна. Когда Форстеръ быль свидетелемь случая людоедства въ Новозеландіи, одинь молодой человъкъ съ острововъ Товарищества, гдъ уже вывелся этоть обычай, выказаль къ нему болье отвращенія, нежели матросы-европейцы; онъ убъжаль и залился слезами.

Не всегда людовдство есть следствіе особенной дикости; оно иногда, какъ сказано выше, удержалось, какъ древній обычай, или даже получило характеръ богослуженія. Въ Австраліи, по свидетельству Прюнеръ-бея \*, колдунъ долженъ вкусить однажды человеческаго мяса, чтобы пріобрести сверхъестественное мо-

<sup>\* «</sup>Bulletins». I, 489.

гущество. Воинъ погружаетъ копье въ свъжую кровь или жиръ человъка, чтобы удары оружія были болье смертоносны. Мать съвдаеть своего мертваго ребенка, чтобы поддержать свое плодородіе. У иныхъ племенъ вдять умершихъ родителей изъ благочестія, такъ-какъ существуетъ обычай уносить ихъ кости. Едвали не крайній преділь людойдства представляеть празднество, которое справляють батты на Суматрв. Они приговаривають своихъ преступниковъ или военно-пленныхъ быть съеденными заживо, какъ инсалъ Юнггунъ (Junghuhn) въ 1847 году \*. Жертву привязывають къ столбу; раджа вынимаетъ свой ножъ и отръзываетъ первый кусокъ тъла приговореннаго; съ восторгомъ поднимаетъ онъ кусокъ кверху, обсасываетъ, съ блестящими отъ наслажденія глазами, текущую кровь, потомъ подноситъ кусокъ къ огню, чтобы нъсколько его поджарить, и жадно проглатываетъ его. Затъмъ бросаются на окровавленную жертву всв присутствующіе, отдирають оть костей куски мяса, жарять его на огнъ и ъдять, приправленное солью и перцомъ, не обращая вниманія на раздирающіе вопли несчастнаго, который, предъ смертью, видить еще, какъ жарять и ъдять его собственное мясо. Наконецъ, кости зарывають въ землю. О баттахъ слышно, что они не настоящіе малайцы, но индо-европейскаго происхожденія и ихъ богослуженіе считають древные религін Брахмы и Будды. Ни одинъ европеецъ не проникаль во внутренность страны баттовъ. Ф. Эппъ говоритъ, что они крѣпко сложены, воинственны, но искусны и въ ремеслахъ: умъють плавить металлы, обработывають жельзо и мъдь и пишуть на бамбукв.

Съ людовдствомъ связанъ обычай приношенія людей въ жертву богамъ, обрядъ, сліды котораго встрівнаются у всіхъ древнихъ народовъ. Ю. Цезарь сообщаетъ, что у британцевъ быль обычай человівнескихъ жертвоприношеній. Германскія племена тоже приносили своихъ плівныхъ въ жертву Одину до VIII віка. Въ Швеціи обыкновенно для этого бросался жребій, котораго не избігали и короли. Ибн-фоцланъ и Массуди свидітельствують о сожженіи живыхъ вмісті съ покойниками у славанъ и у русскихъ, при погребеніи. При освященіи одного большаго храма въ Мексикі въ 1486 году, говорять, до 72,000 человікъ принесено въ жертву жрецами. Подобные же приміры різни во время празднествъ повторяются при торжествахъ королей Дагомея, какъ слышно, лишь съ цілью доставить забаву народу, и несмотря на всіх

<sup>\*</sup> Junghuhn: «Die Battaländer auf Sumatra» (1847).

требованія англичань, дагомейци до сихь порь не оставляють этого обычая. Когда Жиро присутствоваль при праздникъ подобнаго рода въ 1836 году, было убито только отъ 500 до 600 человъкъ; инымъ изъ нихъ рубили головы, другихъ бросали съ высокой ствны и подхватывали на штыки; все это двлалось для увлеченія. Въ «West African Herald» 1861 года разсказывають, что король принесь въ жертву памяти своего отца до 2,000 человъкъ; иные говорять до 7,000. Голландскій купець Эушартъ послалъ миссіи въ Попо подробное описаніе своего пребыванія въ Дагомев 1862 г. Онъ быль принять королемъ перваго іюля, король сидёль на платформ у своего дворца, окруженный своими амазонками; протянулъ ему поевропейски руку и разговаривалъ съ нимъ на португальскомъ языкъ; потомъ Эушартъ былъ отпущенъ съ приказаніемъ не оставлять въ теченіе трехъ дней своего дома. Пятаго числа его снова призвали къ королю, который сидълъ на томъ же мъсть, окруженный головами жертвъ, умерщвленныхъ въ предыдущую ночь, и произносиль воинственныя річи; вся площадь, надъ которой возвышалась платформа, была залита кровью. Первий предметь, бросившійся въ глаза разскащику, быль распятый трупъ одного миссіонера изъ Сіерра-Леоне, Уильяма Доперти. Его лобъ, грудь, руки и ноги, были пробиты гвоздями; подъ мышкой трупъ имълъ большой дождевой зонтикъ убитаго. Эушартъ былъ скоро отпущенъ со внушениемъ не выходить изъ дома до заката солнца и не глядеть на улицу. Десятаго іюля его снова привели къ королю; этотъ разъ при немъ на площади были отрублены головы трехъ предводителей племени Ишага. Потомъ притащили двадцать-четыре огромныхъ корзины; въ каждой изъ нихъ находился ильникъ, такъ что выглядывала только его голова; сначала поставили эти корзины передъ королемъ, а потомъ стали бросать ихъ ревущей и пляшущей толпѣ, и тотъ, кто успѣвалъ схватить корзину и отрубить голову несчастнаго, получалъ денежный подарокъ (около 70-ти копеекъ). Одинадцатаго числа повторялись тъ же сцени; послъ этого впродолжение десяти дней казней не было, хотя онъ, кажется, продолжались по ночамъ. На двадцать-второе число назначена была главная ръзня. На двухъ эстрадахъ, нарочно для этого построенныхъ около дворца, помѣщались по шестнадцати жертвъ, назначенныхъ къ убіенію, и по четыре лошали: на третьей эстрадь, внутри дворца, помыщались шестналнать женщинъ, четыре лошади и аллигаторъ. Всв люди были уроженцы Сіерра-Леоне и взяты въ плень въ Итагв. Одетые поевропейски, каждые шестналиать человькъ сидъли связанные за столомъ и

должны были пить за здоровье короля, который, между тёмъ, дёлаль смотръ своему войску, состоящему изъ 40,000 человёкъ арміи, 10,000 амазонокъ и 24 полевыхъ орудій, и обёщаль войскамъ новую добычу. Для заключенія умертвили всёхъ приговоренныхъ людей и животныхъ, тщательно наблюдая при этомъ, чтобы кровь тёхъ и другихъ смёшалась.

Принесеніе въ жертву людей на похоронахъ было совершенно общимъ обычаемъ въ древней Европъ, и этотъ обычай можно прослъдить впродолженіе многихъ въковъ. Мы видёли выше, изъ словъ Тэйлора, что онъ составлялъ совершенно естествен-

ную часть первобытнаго міросозерцанія челов'вка.

Многія обыкновенія, объясняемыя жестокостью дикихъ народовъ, суть просто послъдствія страшной нужды. Если груднаго младенца коронять вивств съ матерью, то потому, что не имѣютъ средствъ для его прокормленія. Бѣдныя, сѣверо-западныя племена въ Соединенныхъ Штатахъ оставляютъ дряхлыхъ стариковъ умирать съ голоду; тв сами считаютъ приличнымъ следовать обычаю, не жалуются, и въ трогательныхъ выраженіяхъ прощаются со своими дітьми и друзьями. Въ нікоторыхъ мъстностяхъ съверной Германіи, населенныхъ когда-то вендами, небольшие лься называются мьсами скорби, потому, будто бы, что туть, по преданію, сыновья умерщвляли своихъ престарьлыхъ родителей, неспособныхъ къ работъ, и зарывали ихъ на этомъ мѣстѣ. У геруловъ, по словамъ Прокопія, стариковъ сжигали, а женамъ, во избъжание позора, предлагали удавиться. Тюрингениы, прежде, нежели сжигали своихъ больныхъ, отрубали имъ головы. Сравнительно съ подобными жестокими обычаями, то, чему быль свидетель американець Галль въ 1860 г. въ Гренландіи, кажется уже смягченіемъ нравовъ. Онъ видѣлъ собственными глазами, какъ эскимосы положили больную женшину въ шалашъ изъ снъга, покрыли ее кожами, дали немного пищи, потомъ затворили дверь, обложили ее льдомъ и оставили старуху умирать одну.

При различіи привычекь, обычаевь и преданій дикихь племень оть нашего строя жизни, понятно, что идеалы приличія, человьческаго достоинства, нравственнаго блага и справедливости у нихь воплощаются въ чувства и дъйствія весьма отличныя оть того, что мы связываемь съ этими идеалами. Лэбокъ говорить, что кардинальныя добродьтели христіанскаго въроченія: въра, надежда и любовь, не входять въ число добродьтелей дикарей. На нарычіи сихуана ныть выраженій благодарности; у алгонквинцевь не существуеть слово мобовь; у чинво ныть слова для миммі: милосердіе, по понятіямь съверо-

американскихъ индіанцевъ-большая ошибка, миръ - зло; смиренія они даже не понимають. Ціломудріе не считалось добродътелью у новозеландцевъ; его не одобряли по совершенно различнымъ причинамъ нъкоторыя племена Бразиліи, обитатели Разбойничьихъ острововъ и андаманцы. Но жениться на женщинъ, носящей одинаковое съ нимъ семейное имя, считалось неприличнымъ для австралійца; абиноны считали грѣхомъ произносить свое собственное имя; тантяне полагали предосудительнымъ всть въ обществъ, и ужаснулись, увидя англійскаго матроса, который несъ на головъ корзину съ чемъ-то съблобнымъ. Этотъ предразсудокъ раздвляли и новозеландцы: а людовды на островъ Фиджи, признававшіе милосердіе за порокъ. а жестокость за добродътель, искренно върили, что женщина. татуированная не по надлежащимъ правиламъ, не можетъ надъяться на счастливую загробную жизнь. Это върование раздъляють и эскимосы. Гэлль (Hall) говорить, что они «татуирують по принципу, потому что знаки, начерченные на этомъ свътъ. будуть въ будущей жизни служить доказательствомъ достоинствъ человъка». Въ племени веддахъ считается очень естественнымъ жениться на младшей сестръ своей, тогда какъ жениться на старшей такъ же непозволительно, какъ и у насъ. Между жителями острова Дружбы святость верховнаго жреца не допускаеть его жениться, но онъ можетъ имъть неограниченное число наложницъ, и даже начальники не сментъ отказывать ему, если онъ требуетъ ихъ дочь. Между уроженцами южнаго Уэльса дътямъ считается неприличнымъ ходить нагими, хотя женщины инкогда не носять одежды. Эскимосы считають доказательствомъ дружбы міняться съ пріятелями женами на день или на ява. Одинъ кандіанскій начальникъ, говорить Бэйли, считалъ позоромъ имъть только одну жену: «точно у обезьянъ», говорилъ онъ. Когда капитанъ Кукъ быль въ Новой Зеландіи, некоторые изъ его товарищей заключили временные браки съ женщинами маори, и эти браки считались новозеландцами совершенно правильными. Нечего и говорить, что смѣшеніе съ европейцами. выказавшими себя вездъ умнъйшими, повелителями и эксплуататорами, внесло еще новый элементь спутанности въ обычную нравственность низшихъ расъ. Образованные классы евронейскихъ націй переживали еще недавно многочисленные приміры. что семьи, считавшія бракъ таинствомъ и половое совонупленіе безъ брака порокомъ, гордились, если замужняя женщина. нли дъвица, удостоивались милости Людовика XIV. Августа-Сильнаго или тому подобныхъ лицъ. Имфетъ ли въ такомъ случать европеецъ мальйшее право улыбнуться наль женщиной

низшей расы, считающей себѣ честью имѣть ребенка отъ бѣлаго? Правду сказать, иныя изъ низшихъ расъ въ этомъ отношеніи показали себя болѣе строгими, чѣмъ маркизы, бароны, князья и богатые бүржүа Европы.

Впрочемъ, должно сознаться, что многіе дикари относятся очень легко къ цѣломудрію женщинъ. Между многими народами, напримѣръ, между островитянами Южнаго Океана и эскимосами, нескромные танцы весьма обыкновенны, такъ что женщины самаго высшаго круга принимаютъ въ нихъ участіе, не видя въ этомъ ничего неприличнаго. Уллоа говоритъ, что бразильцы не одобряютъ цѣломудрія незамужней женщины, смотря на него, какъ на доказательство непривлекательности. Жители Разбойничьихъ и Андаманскихъ острововъ приходятъ къ тому же результату, хотя по совершенно другимъ причинамъ: послѣдніе смотрятъ на цѣломудріе, какъ на доказательство эгонзма и гордости.

У большей части дикихъ народовъ встрѣчаемъ грубое, даже жестокое обращение съ женщиной; они смотрятъ на слабъйший полъ, какъ на существо низшаго разряда, какъ на рабочую силу только. Трудная работа и плохая пища — вотъ удѣлъ женщинъ.

## 10. Культура дикихъ племенъ.

Перейдемъ теперь къ тѣмъ чертамъ жизни дикихъ, которыя нъсколько ближе къ нашему пониманію.

Весьма обычно встрътить сравнение дикихъ съ дътьми, и это сравненіе встрівчаемь у обоихь писателей, которые служать здъсь намъ преимущественно руководствомъ относительно фактовъ. Шафгаузенъ видитъ сходство дикарей съ дѣтьми въ томъ, что первые также живо чувствують и мало думають, любять наряды, танцы, забавы; они любопытны и трусливы, въ высшей степени переимчивы, робки и недов фрчивы, или дов фрчивы и простодушны. Если они проводять большую часть жизни въ войнахъ, что случается часто, то становятся жестоки и мстительны, но и туть большинство ихъ действій боле зависить отъ увлеченія и отъ быстраго перехода къ совершенно противоположному настроенію. Кукъ, давшій такое добродушное описаніе туземцевь Сандвичевыхь острововь, быль принять послъдними за бога огнедышащихъ горъ, когда онъ показалъ имъ невиданное ими до тъхъ поръ огнестръльное оружіе, и тотъ же самый Кукъ быль вноследстви убить ими, вместе съ сво-

ими матросами, за то, что нъкоторые изъ послъднихъ рубили льсь въ мъстности, считавшейся священной. По другимъ извъстіямъ, гибель Кука была вызвана имъ самимъ, такъ-какъ онъ, въ порывъ гнъва, выстръдилъ въ одного туземца. Форстеръ. описавшій жизнь Кука, и такъ искренно оплакивавшій его смерть. самъ былъ свидътелемъ, какъ цълый отрядъ матросовъ съ корабля «Adventure», вм'вств съ проводникомъ, былъ истребленъ и събденъ въ Шарлоттензундъ новозеландцами, и несмотря на то, увъряетъ, что ихъ положительно нечего бояться, если ихъ оставить въ поков и не раздражать преднамвренно. Впрочемъ, Ла-Перузъ замъчаетъ, по поводу умерщвленія натуралиста Ламанона обитателями острова Самоа: «я болье сержусь на философовъ, такъ высоко ставящихъ дикарей, нежели на этихъ послъднихъ; еще вечеромъ, наканунъ своей смерти, Ламанонъ говорилъ, что эти люди лучше насъ». Ужасна была казнь полковника Уильямсона, совершенная делаварами въ 1782 г., но это было возмездіе за его же жестокій поступокъ, когда онъ вельль истребить делаваровъ-христіанъ съ ихъ женами и дътьми. Ихъ азыческие братья отмстили за нихъ.

Шафгаузенъ указываетъ и на особенную способность переимчивости, сближающую дикихъ съ дѣтьми. Обитатели Огненной Земли, по словамъ Дарвина, повторяли самыя трудныя слова европейскихъ языковъ, и если одинъ изъ матросовъ чихалъ или кашлялъ, то вся толиа разомъ подражала тому же звуку.

И Лэббокъ подтверждаетъ сравнение дикарей съ дътьми. Онъ даже находить, что, въ отношении умственныхъ способностей. четырехлітній ребенокъ шивилизованной расы далеко превосходить ихъ. По его словамъ, дикія племена весьма непостоянны въ своихъ намфреніяхъ. Описывая индіанцевъ дагрибъ, Ричардсонъ говоритъ: «мы по опыту узнали, что ни за какое вознаграждение они не могли донести письма до мъста назначения. При малъйшемъ затрудненіи, или при надеждъ получить блюдо оленины, или при внезапно явившемся желаніи посттить пріятеля, они сворачивали съ дороги на неопределенное время». Даже между сравнительно выше стоящимъ населеніемъ острововъ Южнаго Океана весьма замътно это ребячество. «При всякомъ возбуждении какой-либо сильной страсти - по словамъ Кука — слезы ихъ текли въ изобинін, какъ у дітей, но, какъ и у дътей, скоро высыхали». Д'Юрвилль разсказываеть. Таи-ванга, одинъ изъ новозеландскихъ начальниковъ, плакаль, какъ ребенокъ, отъ горя, что матросы запачкали любимый илащь его мукой. «Ничего нъть удивительнаго — говорить Кукъ — что горе этихъ безъискусственныхъ людей такъ скоропреходяще, или что страсти ихъ выражаются такъ внезапно и такъ сильно; ихъ никогда не пріучали скрывать или сдерживать свои чувства, они не привыкли къ мысли, постоянно обращающейся къ прошедшему и забъгающей въ будущее, слъдовательно, весьма естественно, что на нихъ дъйствуютъ измѣнснія, приносимыя каждымъ часомъ, и что они отражаютъ колорить минуты, какъ ни часто онъ бы измѣнялся; у нихъ нѣтъ плана, преслъдующаго ихъ днемъ и ночью, постояннаго предмета заботъ и онасеній, который бы первый являлся утромъ на мысль при пробужденіи и послъднимъ исчезалъ изъ мысли при засыпленіи почью».

Извѣстно, что дѣти съ трудомъ произносятъ нѣкоторые звуки, напримѣръ, л и р и постоянно смѣшиваютъ нхъ. Фрэйсине говоритъ, что то же замѣчалъ онъ у жителей Сандвичевыхъ острововъ на Ваникара, между племенемъ дамарра, и на островахъ Тонго. Повтореніе одного слога тоже замѣчается въ нарѣчіяхъ дикихъ народовъ, и въ особенности въ собственныхъ имснахъ. Дарвинъ говоритъ, что жителямъ Огненной земли очень трудно понять предложеніе, требующее выбора. Нельза не замѣтить у дикихъ народовъ склонность составлять слова помощью повтореній. То же самое можно подмѣтить и у дѣтей высшихъ расъ. Нѣкоторые изъ самыхъ грубыхъ поступковъ дикихъ слѣдуетъ, по мнѣнію Лэббока, объяснять не жестокостью, но скорѣе ребяческою необдуманностью и порывчатостью.

«Въ сущности, — говоритъ Лэббокъ, — мы должны резюмировать сказанное объ этомъ вопросъ, въ слъдующемъ общемъ заключеніи, что дикіе имъютъ характеръ дътей, съ силой и страстями взрослаго человъка. Характеръ расъ, конечно, весьма разнообразенъ: напримъръ, житель Фиджи имъетъ мало общаго съ эскимосомъ; но какъ бы мы ни оправдывали дикихъ, должно признать, что дикія племена, въ нравственномъ, какъ и во всъхъ другихъ отношеніяхъ стоятъ ниже цивилизованныхъ расъ. Конечно, нътъ такого отвратительнаго преступленія, такого низкаго порока, сообщеннаго намъ путешественниками, которому мы не нашли бы подобнаго въ Европъ, но то, что у насъ составляетъ исключеніе, у нихъ есть общее правило; то, что у насъ осуждается общественнымъ приговоромъ, что составляетъ принадлежность необразованныхъ и порочныхъ, то между дикими считается дъломъ само собою разумъющимся».

Точно также оба автора приписывають дикимъ чрезвычайную впечатлительность къ внёшнимъ, чувственнымъ явленіямъ. Шафгаузенъ говорить, что, по тонкости чувствъ, дикіе народы далеко превосходятъ европейцевъ. Австралійцы узнаютъ слёды

очноссума, гдѣ европейскій охотникъ не видить ничего. Индіанцы различають европейскіе народы по запаху, и различные лѣсные ручьи по вкусу.

«Читая какое либо описаніе дикарей, — говорить Лэббокъ. нельзя не удивляться поразительной ловкости, съ которой они пользуются своимъ столь несовершеннымъ оружіемъ. Напримъръ, стръла, пущенная рукой свверо-американскаго индіанца, произить насквозь лошадь или даже буйвола. Дикари Африки убивають слоновь, а чинооки не боятся даже нападать на кита. Капитанъ Грей разсказываетъ, что онъ часто видель, какъ австралійцы убивали голубя, пущеннымъ въ него коньемъ, на разстояніи тридцати шаговъ. Описывая тотъ же народъ, Стэнбриджъ (Stanbridge) говоритъ, что «любимое занятіе ихъ-нырнуть въ воду съ коньемъ въ рукв, и возвратиться на поверхности съ рыбой. Уудсъ Роджерсъ (Woodes Rogers) говорить, что калифорискіе индіанцы всегда ниряють въ воду, и быють рыбу деревянными баграми, а Фэлькнеръ свидътельствуетъ, что нъкоторыя племена Патагоніи питаются преимущественно рыбою и «добывають рыбу или ныряя, или прокалыва, ее копьемь». Уэллесь (Wallace) говорить то же о бразильцахъ. Островитяне Южнаго океана въ особенности замъчательны своими упражненіями въ водѣ. Они ныряють за рыбой, которая ищеть убѣжища подъ коралловымъ рифомъ, но преследователь отыскиваетъ ее тамъ, и возвращается на поверхность съ рыбой, въ глаза которой воткнулъ свои пальца. Они опасные соперники даже для акулы, и нападають на нее съ ножомь въ рукъ. Если же они безоружны, то окружають ее, и непременно вытащать на берегъ, если удастся какъ-нибудь загнать ее на приплескъ. Но если акуль и удастся вырваться, они продолжають свое купанье безъ малейшаго страха. Эллисъ выражается осторожнее, говоря «что они иногда нападають на акулу, съ оружіемь въ рукъ». Жители Андаманскихъ острововъ, по слухамъ, тоже ныряють, и ловять подъ водою рыбу; Рутерфордъ свидътельствуеть то же о новозеландцахь. Скиррингъ видель одного жителя Огненной Земли, «который съ удивительной маткостью бросаль камни объими руками». Въ описании готлентотовъ, Кольбенъ говоритъ, что «ловкость, съ которой они пускаютъ свои асаган (дротики) и налки, поражаеть каждаго зрителя. Когда, преслъдуя зайца, дикую козу или оленя, готтентотъ приблизится къ добычв на разстояніи девяноста или ста-двадцати футовъ, онъ бросаетъ свой дротикъ, и жертва надаетъ, большею частью произенная насквозь». Искусствомь действовать пращею было знаменито кольно Веніамина, по священдля инструментовъ и для оружія, и можно смотрѣть какъ на признакъ низкой степени цивилизаціи, но эта степень допускаеть еще подраздѣленія. Напримѣръ, манкопіи или австралійцы, конечно, не могуть быть поставлены рядомъ съ несравненно выше стоящими уроженцами острововъ Товарищества. Такъ и въ древнемъ каменномъ періодѣ Европы, мы встрѣчаемъ доказательства весьма различнаго развитія. Дикіе обитатели пещеръюжной Франціи, судя по изслѣдованіямъ Кристи и Лартэ, не имѣли домашнихъ животныхъ, не умѣли приготовлять глиняной посуды, и не знали земледѣлія. Люди, оставившіе кучи кухонныхъ остатковъ въ Даніи, имѣли собаку; у строителей швейцарскихъ озерныхъ построекъ была не только собака, но и овца, волъ, свинья, а можетъ быть даже и лошадь; они уже имѣли нѣкоторое понятіе о земледѣліи и уже умѣли прясть.

Впрочемъ, какъ справедливо замѣтилъ Лэббокъ, мы имѣемъ не только количественную разницу, при сравненіи состоянія развитія разнихъ дикихъ народовъ, или слѣдовъ существованія первобытныхъ людей въ разныхъ мѣстностяхъ. Разница представляется и качественною. У одного племени, или въ одной мѣстности, мы встрѣчаемъ успѣхи, которыхъ нѣтъ въ другомъ племени, или въ другой мѣстности, но и во второй находимъ такіе, которыхъ нѣтъ въ первой. Для наглядности этого явленія, Лэббокъ, въ своемъ сочиненіи, представилъ его въ видѣ

таблицы (стр. 447).

Перебирая вещи, наиболже употребительныя вь обыденной жизни дикарей, какъ напримъръ, лукъ и стрълы, пращи, дротики, глиняную посуду, домашнихъ животныхъ, обдълываніе земли, казалось бы, что следуеть ожидать въ пріобретеніи всего этого нъкоторой правильной последовательности, но на деле это было не такъ. Конечно, иную разницу въ этомъ отношении легко объяснить. Промерзлая почва и арктическій климать не только не благопріятствовали земледівлію у эскимосовь, но даже дълали его невозможнымъ. Отсутствіе свиней въ Ново-Зеландін, собакъ на островъ Дружбы и всякихъ млекопитающихъ на Вай-гу, объясняется тёмъ, что вероятно, эти животныя не существовали у первыхъ колонизаторовъ, а изолированное положеніе этихъ странъ мішало жителямъ пріобрівсти этихъ животныхъ впоследствии. Кроме того мы не должны забывать общее правило, что первобытный дикарь можеть употреблять только одно или два орудія; онъ долженъ ограничиваться тімь, что имъетъ при себъ, и конечно предпочитаетъ тъ орудія, которыя имжють болье обширное применение. Впрочемь, этимъ, конечно, не объясняются всё факты. Въ Колумбін, въ Австраліи, на мысѣ Доброй Надежды, и въдругихъ мѣстностяхъ, земледѣліе было извѣстно до начала сношеній съ европейцами. На Вай-гу, напротивъ, существовали уже плантаціи сладкихъ кореньевъ, банановъ, сахарнаго тростника, и пр. Но за то у чинооковъ Колумбіи были извѣстны лукъ и стрѣлы, крючки для ловли рыбъ и сѣти; австралійцы имѣли тоже дротики, бумеранги, крючки для рыбъ и сѣти; у готтентотовъ были лукъ и стрѣлы, сѣти, крючки для рыбы, глиняная посуда, и даже нѣкоторое понятіе о желѣзѣ. Между тѣмъ всѣ эти вещи были, повидимому, совершенно неизвѣстны на Вай-гу, хотя онѣ были бы весьма полезны жителямъ острова, и дегко могли бы быть ими придуманы за исключеніемъ желѣза, и войдти въ употребленіе.

Еслибы дело шло только объ одномъ Вай-гу, можно бы было объяснить отсутствіе лука и стріль отсутствіемь крупной дичи для охоты, рёдкостью птиць, или совершенной изолированностью маленькаго острова, дёлающею войну почти невозможной; но этотъ доводъ оказывается несостоятельнымъ въ другихъ случаяхъ. Возьмемъ для примфра сфвероамериканскихъ индіанцевъ атлантическаго прибрежья, австралійцевъ, каффровъ. бушменовъ, новозеландцевъ и уроженцевъ острова Товарищества. Всв они вели безпрестанныя войны, а двв первыхъ групны племенъ жили почти исключительно охотой, слъдовательно, у нихъ должны были быть совершенно одинаковыя потребности. Несмотря на то, общими оружіями у нихъ были только конья, да развъ еще дубины; у съверо-американцевъ были хорошіе дукъ и стр'ялы, у уроженцовъ острова Товарищсства и у бушменовъ они были очень плохи; у первыхъ они были плохи даже до того, что не могли быть употребляемы на войнѣ; у австралійцевь, каффровь, новозеландцевь не было ни лука, ни стрель. За то у австралійцевь были дротики и бумеранги; у уроженцевъ острова Товарищества были пращи; новозеландцы, кром'в отличныхъ дубинъ, имъли многочисленныя и обширныя укрыпленія. Весьма замычательно, что такимъ воинственнымъ, и во многихъ отношенияхъ довольно развитымъ племенамъ, какъ каффры и новозеландцы, было неизвъстно употребление лука и стрълъ, тогда како оно существовало у расъ, стоящихъ весьма низко, какъ у жителей Огненной земли, у чинооковъ, у андаманцевъ и у бущменовъ. Невозможно сомнъваться, что, въ особенности народы Новой Зеландін, нашли бы употребленіе луковъ и стрёль весьма полезнымъ, и что племя, которое бы изобржло ихъ, получило бы большой перевёсь въ борьбё за существованіе.

Конечно, возможно, что чинооки переняли искусство влад вть лукомъ отъ своихъ съверныхъ сосъдей; но трудно допустить, чтобы они выучились этому отъ восточныхъ краснокожихъ индіанцевъ, не перенявъ, вмъсть съ тъмъ, отъ нихъ еще болье легкаго и столь же полезнаго гончарнаго искусства. Впрочемъ, есть случаи, когда о подобномъ предположении не можетъ быть и рѣчи; напримѣръ, дротики встрѣчаются у эскимосовъ, австралійцевъ и нікоторыхъ народовъ Бразиліи; бола (камни, связанные веревками) находятся въ употреблении у эскимосовъ и натагонцевъ; бумерангъ составляетъ особенность австралійцевъ; нъкоторыя орудія находятся только у малайцевъ и въ Амазонской долинь. Съ другой стороны, иногда, оружие какого нибудь народа совершенно незнакомо его сосъдямъ. Такъ между народами, населявшими Бразилію, мы встръчаемъ лукъ и стрълы лассо, и дротики. Первое болъе всего распространено, но жители Барбадоса его не употребляють; моксы (moxos) оставили лукъ и стрълы для лассо, а пурупуру отличаются отъ встхъ своихъ состдей темъ, что употребляютъ не дукъ и стртлы, а пальхету, или дротикъ; каффры не всъ переняли лукъ и стрълы отъ бушменовъ; гончарному искусству не научились ни эскимосы отъ съверо-американскихъ индіанцевъ, ни южныя племена Колумбін отъ съверныхъ мексиканцевъ.

Между темъ, некоторыя изъ этихъ первобытныхъ искусствъ, напримъръ, гончарное и дъланіе лука и стрълъ, такъ полезны, и, вивств съ твиъ, такъ незамысловаты въ исполнении, что невозможно предположить ихъ забвенія, когда разъ они сділались извъстны. Но у новозеландцевъ и каффровъ нътъ лука и стрыль, а всв полинезцы не имъють понятія о гончарномь искусствъ, хотя, судя по ихъ искусству въ другихъ издъліяхъ и по общему ихъ развитію, можно безошибочно сказать, что они не затруднились бы этимъ производствомъ, еслибы только оно пришло имъ въ голову. Вола тоже представляетъ весьма дъйствительное оружіе, и приготовить его, конечно, очень легко, между тымъ, его употребленіе, повидимому, ограничивается эскимосами и патагонцами. Гончарное искусство, конечно, передавалось часто отъ одного народа другому, но между тъмъ, существують указанія на его, какъ будто, самостоятельное изобрѣтеніе, по крайней-мѣрѣ, мы его встрѣчаемъ въ зародышномъ состояніи у эскимосовъ (камни, съ возвышенными глиняными краями, которые Кукъ видълъ на Уналашкъ). Изъ всъхъ этихъ, и еще множества другихъ фактовъ, можно заключить, какъ полагаетъ Лэббокъ, съ некоторою вероятностью, что проствишія орудія и проствишія оружія были изобрътены самостоятельно различными дикими народами, хотя нельзя, конечно, отрицать и того, что иногда употребление ихъ передавалось отъ одного племени другому.

Привычки и обычан дикихъ, какъ мы уже говорили, весьма неодинаковы. Правда, что разнообразіе, въ иныхъ случаяхъ. есть прямое следствіе различных условій, при которых живутъ народы. Между привычками эскимоса и готтентота не можеть быть ничего общаго. Но возьмемъ какое бы то ни было дъйствіе, общее многимъ племенамъ, и которое можно совершить различными способами. Напримерь, большинство низшихъ племенъ питается частью итицами. Обыкновенно употребляють для этого лукь и стрелы; но австралійны довять птицъ руками, или быотъ ихъ простымъ коньемъ или бумерангомъ; у обитателей Огненной земли есть для этого праща и лукъ, а эскимосы изобръли сложное оружіе, состоящее изъ бивней моржа, связанныхъ короткими веревками и составляющимъ нъчто въ родъ бола южно-американскихъ племенъ. Съверныя племена, которыхъ виделъ Кэпъ, употребляють совершенно иной способъ. Они довять большое количе тво птицъ въ съти, съ длинными костяными ручками. Но они не имъли никакого понятія о рыболовствъ.

Возьмемъ, для втораго примъра, употребление собаки. Сначала, по мнѣнію Лэббока, человѣкъ и собака охотились вмѣстѣ; быстрота одного пополнялась хитростью другаго, и они раздѣляли добычу. Но ловкость ума, наконецъ, стала преобладать надъ ловкостью тѣла, и человѣкъ сталъ эксплуататоромъ собаки. Тогда собаку начали пріучать къ другимъ ремесламъ, менѣе близкимъ ей по природѣ. Эскимосы заставили ее возить сани, чинооки держали ее изъ-за шерсти; островитяне Южнаго Океана, за недостаткомъ четвероногой дичи, откармливали собакъ на убой; индіанцы Чоносы научили ее ловить рыбу; пастушескіе народы сдѣлали изъ нея пастуха. Наконецъ, по свидѣтельству Плинія, въ древнія времена цѣлые отряды собакъ дрессировались для войны. Даже воловъ, несмотря на цхъ неноворотливость, употребляли въ упряжь и на войну.

Огонь добывается тоже различными способами. Нѣкоторые народы, напримѣръ, жители Огненной Земли, высѣгаютъ его; другіе, напримѣръ, островитяне Южнаго Океана, добываютъ посредствомъ тренія двухъ кусковъ дерева одинъ о другой. До сихъ поръ мнѣнія расходятся о томъ, существуеть ли, или существовалъ ли въ историческое время народъ, которому бы было совершенно неизвѣстно употребленіе огня \* Вполнѣ до-

<sup>\*</sup> Свъдънія, подобныя вышеприведеннымъ мибніямъ Крапфа, встръчаются во

стовърно только, что въ ранній періодъ швейцарскихъ озерныхъ построекъ и кухонныхъ остатковъ Даніи употребленіе огня было очень хорошо извъстно въ Европъ.

Точно такъ же едва-ли можно придумать способъ обращенія съ покойниками, который бы не оказался въ употреблении въ той или другой странв. У иныхъ илеменъ покойника просто зарывають въ землю, другіе сжигають трупь. Некоторыя североамериканскія племена пом'вщають своихъ мертвецовъ на в'ятвяхъ деревьевъ. Другія опускають ихъ въ священныя ръки, или въ море. Между морскими дайяками умершаго начальника кладутъ обыкновенно вы его каноэ, вмъсть съ его любимымъ оружіемъ и большей частью его имущества, и после того спускають каноэ на воду. Иные отдають покойника на събдение дикимъ зварямь, другіе предпочитають сами употреблять его въ пищу. Нѣкоторые народы Бразилін выпивають своихъ покойниковъ. По свидътельству Уэллеса \*, «таріаносы и туканосы, и нѣкорыя другія племена выривають, черезъ м'єсяць послів похоронь. уже сильно разложившійся трупъ, кладуть его въ печь, или въ котелъ (great paw or oven), расположенный надъ огнемъ, гдъ держатъ до тъхъ поръ, пока улетучивающіяся частицы не выдълятся окончательно, съ ужаснымъ зловоніемъ, и останется только одна черная, обугленная масса, которую обращають въ мелкій порошекъ, и размѣшиваютъ въ нѣсколькихъ большихъ раковинахъ коксири (coxiri); это выпиваетъ собравшееся общество, съ полной увъренностью, что всв добродътели покойнаго переселятся въ каждаго изъ участвовавшихъ въ обрядъ». Подобнымъ же образомъ пьютъ прахъ мертвыхъ и кабеусы.

Дъйствительно, если только есть два различныхъ способа дълать что бы то ни было, можно сказать навърное, что каждый изъ нихъ войдетъ въ употребленіе у различныхъ народовъ. Напримъръ, европейцамъ кажется весьма естественнымъ вести свое происхожденіе по мужской линіи; многіе же народы ведуть его отъ матери, а не отъ отца (что, правду сказать, гораздо върнъе). Въ Европъ отецъ считается всегда главой семьи; на островъ Таити, напротивъ, сынъ уже при рожденіи наслъдуетъ званіе и имъніе отца, который управляетъ имъніемъ только какъ оцекунъ или довъренный, слъдовательно, можно считать главой семьи скоръе сына, нежели отца. Броунъ сообщаетъ, что между новозеландцами младшій сынъ наслъдуетъ

\* Wallace: «Travels on the Amazons», 498.

множествъ, но всегда они идутъ не отъ лицъ, лично имъвшихъ сношенія съ народами, и способныхъ дать ясный отчеть о томъ, что они видятъ.

имѣніе отца. Что встрѣчается и между славянами. Наконецъ, у нѣкоторыхъ расъ существуетъ суевѣрный обычай, запрещающій лицамъ, находящимся въ извѣстномъ родствѣ, говорить другъ съ другомъ; это обыкновеніе весьма распространено на Фиджи.

Кажется, нътъ ничего естественнъе факта, что женщина. нослѣ родовъ, лежитъ въ постелѣ, а мужъ старается замѣнить ее, на время, во всёхъ обыденныхъ трудахъ и заботахъ; казалось бы, это должно бы быть одинаково у всёхъ народовъ, но на дёлё выходить иначе. Между каранбами отець, послё рожденія ребёнка, ложится на свою койку, призываеть доктора. между тъмъ, какъ жена занимается обычными работами. Полобный обычай существоваль и на материкв Южной Америки между аравауками Суринама и въ Китайской провинціи Западнаго Ю-нана; Страбонъ упоминаетъ его въ древности между иберійцами, и онъ встрівчается до сихъ подъ между басками, гді, въ некоторыхъ долинахъ, женщина встаетъ тотчасъ после родовъ, и принимается за хозяйство, а отецъ ложится въ постель, береть къ себъ ребенка и принимаетъ поздравленія сосъдей. Тотъ же обычай указывають на югь Франціи; во времена Діодора Сицилійскаго онъ существоваль въ Корсикъ, и, наконецъ, говорять, будто бы онъ существуеть еще въ некоторыхь округахъ Беарна, подъ именемъ faire la couvade. Тэйлоръ, тщательно собравшій св'ядінія объ этомъ обычай, въ своемъ сочиненін о первобытномъ человівчестві \*, прослідиль и строй мысли, приведшій первобытнаго челов'я къ подобнымъ страннымъ

Звуки языковь — говорить Лэббокь — весьма разнообразны у различныхъ народовъ. Щелканье готтентотовъ можетъ служить тому поразительнымъ примъромъ. Индіанцы Port au Français въ Колумбіи, по свидътельству Ламанона, не употребляютъ вовсе согласныхъ буквъ: b, f, x, j, d, p, v. На языкъ австралійцевъ не существуетъ звука, выражаемаго буквой s. У жителей Фиджи нътъ буквы c, на языкъ Сомо-сомо нътъ k, у Ракираки и другихъ нътъ t. У островитянъ Товарищества нътъ ни s, ни с. Въ языкъ Новой Зеландіи, по словамъ миссіонеровъ, оказалось возможнымъ устранить не менъе тринадцати буквъ, а именно: b, c, d, f, g, j, l, q, s, v, x, y, z.

Даже чувства выражаются различно у разныхъ народовъ: поцалуй кажется намъ весьма естественнымъ выраженіемъ при-

<sup>\*</sup> Taylor: «Early history of mankind»; недавно появилось въ русскомъ переводь.

вязанности; но онъ былъ вовсе неизвъстенъ на Таити, въ Новой Зеландіи, у папуасовъ, среди уроженцевъ Австраліи; онъ не употреблялся у эскимосовъ. Обитатели Таити и многіе другіе полинезцы всегда садятся, говоря съ начальникомъ; обитатели Малликоло выражаютъ свое удивленіе гусинымъ шипъніемъ; въ Ватавулу считается весьма почтительнымъ, говоря съ начальникомъ, обращаться къ нему спиною. Наконецъ, эскимосы выражаютъ свое уваженіе, дергая другъ друга за носъ.

Мы не будемъ долго останавливаться на умственномъ различии назшихъ расъ отъ высшихъ, и ограничимся только немногими замъчаніями, относительно языка и счисленія изъ того,

что находимъ у Леббока.

То, что сообщають намъ Спиксъ и Марціусь о племенаху, Бразиліи, повидимему, можеть относиться ко многимъ, если не во всёмъ дикимъ расамъ. У нихъ богатый запасъ словъ: они имьють отдельныя названія для различныхь частей тела, для различныхъ животныхъ и растеній, имъ извістныхъ-словомъ, иля всего, что они могутъ видеть и осязать. Но у нихъ, говорять, совсвиь неть словь для выраженія отвлеченныхь понятій; они не им'вють словь: центь, зеукт, поль, родь, духь и т. д. Тасманійцы не имѣютъ слова дерево, хотя они называють различные виды деревьевь; не могуть выражать свойства предмета, какъ-то: твердый, мягкій, теплый, холодный, длинный, короткій, круглый и т. д.; на м'всто твердый они говорять: како камень; на мѣсто большой - длинноногій, на мѣсто круглый — какъ шаръ, какъ мъсяцъ и проч. Между свверо-американскими индіанцами такой общій терминъ, какъ дубъ, составляетъ исключение. Даже, сравнительно вышестоящие обитатели Танти не имфють надлежащихъ словъ для выраженія отвлеченныхъ илей.

Словесная нумерація можеть дать лучшее или, по крайнеймірі, удобнівішее понятіе объ умственных способностяхь низшихь рась. Эскимосы съ величайщимъ трудомъ считають до десяти; нівкоторые изъ нихъ доходять только до пяти. Племя даммара не употребляеть числительныхъ именъ даліве трехъ. Крауфордъ сравниваль до тридцати австралійскихъ нарічій, и нашель, что ни одно изъ племенъ этого огромнаго материка не можеть сосчитать даліве четырехъ. Племя, обитающее у пролива короля Георга, доходить до пяти, но это посліднее слово значить мюго. Племена, живущія на Йоркскомъ нолуостровів въ Австраліи, едва-ли считають даліве двухъ.

При столь незначительномъ умственномъ развитін дикихъ племенъ, и при безпрестанномъ сравненін ихъ съ дѣтьми, самъ

собою представляется вопрось о возможности ихъ обученія. «Въ вѣрномъ, чувственномъ наблюденіи дикихъ — говорить Шафгаузенъ — заключается и возможность ихъ воспитанія, въ особенности ихъ дѣтей, о чемъ мы имѣемъ достовѣрныя и согласныя между собою свѣдѣнія. Въ дѣтствѣ всѣ мы выучиваемся всему путемъ подражанія, и способность переимчивости служитъ доказательствомъ высшей организаціи обезьянь».

Докторъ Геггинсъ, проведшій много лѣтъ на С.-Винцентѣ, говоритъ, что мальчики-негры нисколько не уступаютъ въ способностяхъ дѣтямъ бѣлыхъ, и что, напротивъ, они развиваются обыкновенно быстрѣе, такъ-какъ большею частью предоставлены самимъ себѣ, и ранѣе выучиваются упражнять свои силы и способности.

«То же самое явленіе — прибавляеть Шафгаузень — мы замічаемь у дітей нашихь крестьянь, сравнивая ихь, вы первые годы ихъ жизни, съ дітьми образованныхь родителей».

Рорбахъ сообщаетъ, что въ школахъ Тринидада мальчикииндіанцы превосходятъ чистотой и красивостью почерка всѣхъ бѣлыхъ и черныхъ учениковъ, и что они вообще искуснѣе во всѣхъ ручныхъ работахъ. Въ Соединенныхъ Штатахъ мальчикинегры гораздо быстрѣе усиѣваютъ въ ученьѣ, чѣмъ бѣлые, пока дѣло не дошло до математики; писатъ тоже имъ труднѣе выучиться по неловкости ихъ пальцевъ. Спикъ тоже удивляется быстрымъ способностямъ дѣтей негровъ, и готовности ихъ всегда отвѣчать на вопросы.

Нерѣдко у самыхъ низшихъ расъ проявляются замѣчательныя умственныя способности, и Блуменбахъ собралъ уже тому примѣры. Ботокудъ Гвидо Покране былъ проповѣдникомъ своего народа. Чирокезъ Секуойа изобрѣлъ слоговое письмо для своего языка. Эйра Ольдриджъ былъ украшеніемъ всѣхъ сценъ Евроны, и въ настоящее время негръ Кроусеръ (Crowther) сдѣлался епископомъ въ Западной Африкъ.

Эти свъдънія, собранныя Шафгаузеномъ, весьма интересны въ томъ отношеніи, что ихъ слѣдуетъ противопоставить тѣмъ, можетъ быть преувеличеннымъ, указаніямъ на неспособность низшихъ расъ къ развитію, которыя встрѣтимъ ниже въ полемикѣ антропологическихъ обществъ. Въ то время, какъ спорящіе въ этихъ случаяхъ сами, невольно, высказываютъ свою тенденціозность, безпристрастный нѣмецкій профессоръ извлекалъ данныя изъ огромнаго матеріала, подлежавшьго его изслѣдованіямъ, не скрывая аргументовъ, говорившихъ въ ту или другую сторону.

Мы довольствуемся предыдущими данными, преимущественно заимствованными изъ Шафгаузена и Лэббова, которыя здёсь переданы возможно ближе къ словамъ авторовъ, такъ-какъ тотъ и другой пользуются большимъ уважениемъ въ современной наукъ. Между тъмъ, нельзя не замътить уже изъ приведенныхъ мнівній, какъ трудно европейскимъ ученымъ стать на надлежащую точку для оцвики дикихъ. Самое собрание фактовъ уже представляеть немалыя затрудненія, такъ-какъ противоръчія между очевидцами встрвчаются на каждомъ шагу. Главной же пом'вхой становится совершенно отличный строй мыслей ученаго изследователя отъ строя мыслей общества, имъ разбираемаго. Тотъ же авторъ въ одномъ мъсть указываетъ на кранне низкое развитие какого нибудь племени, а въ другомъ свидътельствуеть о томъ, что это племя самостоятельно выработало себъ нъкоторыя особенности культуры, до которыхъ не дошли и племена, вообще ушедшія далье. Лэббокъ не можеть не отнестись съ ивкоторымъ презрительнымъ снисхождениемъ въ панорам' странных обычаевъ и поверій, которые онъ находить между низшими расами, тогда какъ Тэйлоръ очень основательно возводить самыя поразительныя изъ этихъ явленій къ общему міросозерцанію, съ точки зрвнія котораго всв они становятся фактами весьма понятными. Говоря о нравственности и безнравственности, авторы невольно прикидываютъ мфрку европецскаго обычая, даже европейскихъ предразсудковъ, тогда какъ если можно говорить о нравственности дикихъ, то лишь устраняя все частное, выработавшееся исторически, и переходя къ основамъ всякой нравственности, къ сознанію личнаго достоивства и справедливости, къ сознанію о правъ и обязанности вообще. Но именно это чрезвычайно трудно отличить путещественникамъ, когда они говорятъ о низшихъ племенахъ. Строгое соблюдение обычая, даже весьма сложнаго, еще не ставить особенно ръзкаго отличія въ человъкъ отъ члена другаго общества. Но самое отвратительное дъйствие или самый нельпый обычай можеть быть вызванъ не только рутиною, а глубокимсознаніемъ обязанности, чувствомъ справедливости, страстнымъ желаніемъ поддержать свое достоинство. Знанія могуть быть такъ недостаточны, вфрованія такъ узки, сила мысли такъ новыработана, что понятія обязанности, справедливости, достоивства находять очень странное и неумъстное приложение, но твиъ не менве въ этихъ чувствахъ, и только въ этихъ, проявляется человъческая нравственность. Сравнение дикихъ съ дътьми болъе поражаетъ воображение, чъмъ удовлетворяетъ

умъ. Требовалось бы гораздо болье тщательное сравнение двтей дикихъ съ дътьми высшихъ расъ и психической разницы между дикимъ ребенкомъ и дикимъ взрослымъ, чтобы придать этому сравнению смыслъ. По даннымъ, собраннымъ Шафгаузеномъ, дъти низшихъ племенъ мало чъмъ отличаются отъ дътей европейцевъ. Поэтому вопросъ остается нерышеннымъ, какое психическое измънение совершается въ человъкъ низшихъ расъ при переходъ изъ дътства въ зрълый возрастъ. Гораздо важнъе, если оно дъйствительно, замъчаемое въ языкахъ низшихъ расъ богатство конкретныхъ названий при бъдности абстрактныхъ. Къ этому мы вернемся еще ниже.

Но какъ бы ни смотръли на дикихъ, все-таки они являются передъ нами племенами, которыя, по своимъ обычаямъ и по своему умственному развитію, должны быть поставлены, съ точки зрвнія установившагося европейскаго идеала, ниже европейца. Ихъ обычан возмущають насъ; ихъ средства для борьбы за существование весьма недостаточны; ихъ мысль крайне неразвита. Это оказалось самымъ гибельнымъ образомъ, когда имъ пришлось выдержать борьбу не только съ окружающею ихъ природою, къ которой они болже или менже приноровились, но со страшными блюднолицыми. Тамъ, гдв последніе пришли завоевателями, хищниками, эксплуататорами, конечно, дикіе не выдержали. Но блюднолицые жаждали и другихъ завоеваній. На дальніе острова пришли пропов'єдники легендъ и догматовъ, выработанныхъ подъ тысячелътнимъ вліяніемъ семитическихъ равви и арійскихъ философовъ, юридическаго строя древнихъ римлянъ и борьбы ересей, католической јерархін и протестантской эксегезы. На дальніе острова пришли и болье человъчные учителя со школами и плугами, съ понятіями о законъ, государственномъ строъ, о равноправности людей. Эти блюднолицые говорили, что они пришли къ своимъ слабъйшимъ братьямъ, чтобы поднять ихъ, сделать равными себе. И впродолжение въковъ, миссія войны, миссія промышленности, миссія религін, миссія знаній действують уже среди дикихъ. Каковы же полученные результаты?

Разсмотримъ для этого два пренія, возникшія въ антропологическихъ обществахъ, имѣвшія въ виду преимущественно вопросы: что дѣлается съ низшими расами, при соприкосновеніч ихъ съ европейцами? Должно ли считать, возвращаясь къ мысли Гердера, что естественное разнообразіе условій жизни обусловливаетъ и различіе культуры въ человѣческихъ расахъ? Что муравей столь же неспособенъ устроить свое государство

на подобіе пчелинаго улья, какъ негръ уподобиться тунгусу, калмыкъ — англичанину? Что разныя племена не въ состояніи достичь одинаковаго развитія? Или должно допускать, что способность къ развитію присуща всёмъ расамъ? Наконецъ, какое значеніе въ этомъ случав надо приписать пріему, до сихъ поръ самому общеупотребительному, при двиствіи европейцевъ на низшія расы — именно проповъди религіозныхъ миссіонеровъ различныхъ сектъ?

## 11. Можно ли цивилизовать дикихъ?

Мы уже говорили, по какому поводу возникь въ 1860 году споръ о гибели низшихъ расъ. Немедленно стали высказывать обычные аргументы истребленія, со стороны европейцевъ, заразительныхъ болѣзней, пьянства, разврата, упомянули и о фактѣ безилодія женщинъ, въ особенности въ Океаніи. При этомъ привели и мнѣніе Стжелецкаго (Strzelecki), что островитянка, имѣвшая дѣтей отъ европейца, становится, будто бы, безилодною съ туземцемъ. Впрочемъ, оказалось, что лишь Брока зналъ надлежащимъ образомъ сочиненіе Стжелецкаго и литературу, имъ вызванную. Онъ резюмировалъ пренія о вопросѣ въ слѣдующихъ положеніяхъ \*:

Очевидно, что вымираніе австралійцевъ и американскихъ племенъ не зависить отъ избіеній, произведенныхъ европейцами въ разныхъ мъстностяхъ, потому что оно встръчается и въ твиъ странахъ, гдв европейцы жили постоянно въ мирв съ туземцами. Опустошенія, дёлаемыя заразительными и эпидемическими бользнями, ввезенными моряками и колонистами, были недостаточны для такого общаго явленія, какъ вымираніе дикихъ илеменъ. Говорять о порокахъ, пьянствъ, развратъ, введенныхъ европейцами, но пьянство существовало въ Полинезіи до открытія ея европейцами (именно, приготовляли пьянствующій напитокъ-казу), разврать тоже не изобрѣтенъ въ Европѣ, и общества ареонсовъ и другія въ разныхъ мъстностяхъ Полинезін им'вли положительною цівлью дівиствія, которыя надо отнести къ низшей степени чувственнаго разврата, не говоря уже о детоубійстве. Какъ ни вредны все эти вліянія, но, по мненію Брока, это все частности, которыя не могуть служить объясненіемъ факта, къ несчастію, слишкомъ общаго.

<sup>\* «</sup>Bulletins». 1, 293 и слъд.

«Есть, слёдовательно, неизвёстная причина, отъ насъ ускользающая. Можеть быть, это тоска, упадокъ духа? Можеть быть, европейцы, завладёвъ частью земель, оставляютъ слишкомъ мало пространства туземцамъ, живущимъ исключительно охотою, и неспособнымъ принудить себя къ труду? Людямъ, живущимъ исключительно естественными произведеніями природы, необходима пространная территорія. Ограничьте ее, уничтожьте лѣса и травяныя степи, гдѣ живутъ животныя, служащія пищей человѣку, — послѣдуетъ голодъ. Замѣчено, что народы, неспособные принудить себя къ труду, вымираютъ скорѣе; они предпочитаютъ смерть обработкѣ земли; эта неспособность къ труду спасла ихъ отъ невольничества; но она есть признакъ низшей организаціи. Африканскіе негры стоятъ въ этомъ отношеніи выше краснокожихъ и австралійцевъ».

Катрфажъ замѣтилъ на это, что, повидимому, вымираніе туземныхъ расъ Америки и Океаніи зависить частью отъ причинъ, которыя легко уловить, какъ эпидеміи, злоупотребленія спиртными напитками, неравная война съ европейцами, но что кромѣ этихъ причинъ есть еще и другія, епъ таинственныя для насъ, но, вѣроятно, болѣе общія. Какъ бы то ни было, несомнѣнно, повидимому, что начало цивилизаціи — опасное испытаніе для большей части расъ; внезапная перемѣна обычаевъ, образа жизни гибельна для множества отдѣльныхъ личностей. Не всѣ расы одинаково способны совершенствоваться, и упомянутое испытаніе тѣмъ опаснѣе для нихъ, чѣмъ менѣе имъ доступна цивилизація.

Слова: таинственныя причины (causes occultes), употребленныя Катрфажемъ (впрочемъ, совершенно невинно), дали поводъ Гратіолэ заявить, какъ уже сказано было выше, что такимъ причинамъ нътъ мъста въ наукъ. Онъ прямо сказалъ, что ни одинъ физіологъ не можетъ допустить предположенія Стжелецкаго, и особенно обратилъ внимание на нравственныя причины вымиранія туземцевъ, о которыхъ уже упомянулъ Брока. По мнёнію Гратіолэ, дикарь, страной котораго овладёли европейцы, какъ будто уже не пома и чувствуеть что-то въ родъ тоски по родинъ. Въ пьянствъ ищетъ онъ забвенія этой тоскъ: но она возвращается, и онъ падаеть духомъ, скучаетъ, какъ запертое животное. Тоска неволи достаточна для того, чтобы сдълать животное безплоднымъ; собаки, постоянно запертыя въ клъткъ, теряютъ даже стремление къ половому совокуплению. Быть можеть, этой причиной можно объяснить безплоліе полинезцевъ и австралійцевъ.

Отличительная черта дикихъ расъ, по Гратіолэ, не есть не-

достатокъ ума, но положительная неспособность подчиняться какому-либо правилу. Племена Меланезін не отличаются умственными способностями, но полинезцы одарены ими, по крайней-мёрё, на столько же, на сколько и многіе другіе народы, давно уже вышедшіе изъ дикаго состоянія. Нікоторые изъ нихъ сделали уже много успеховъ на пути цивилизаціи, но продолжають вымирать, какъ и другіе. Это зависить оть того. что цивилизація проникаеть къ нимъ ненормальнымъ путемъ; цивилизаторы прямо обращаются къ взрослымъ; ихъ отрываютъ внезапно отъ прежней жизни и предлагають имъ совершенно новые обычаи и нравы; они принимають эту новую жизнь, но ими овладъваетъ тоска, потому что они не были подготовлены къ этому воспитаніемъ. Слёдовало бы начинать съ дётей; только въ новыхъ поколеніяхъ можно сеять новыя семена; такъкакъ до сихъ поръ этому правилу не слъдовали, то трудно было и ожидать хорошихъ результатовъ.

Кастельно (Castelnau) еще развилъ мысль, высказанную Брока; онъ обратилъ внимание на вопросъ: не должно ли сосъдство цивилизованныхъ народовъ измѣнить условія жизни дикарей? Первое вліяніе такого сосъдства сказывается въ уменьшеніи пространства земли, находящейся въ распоряженіи дикарей, и потому ограничиваеть ихъ скудныя средства существованія. Въ особенности териять отъ этого народы, живущіе охотою. Въ Сѣверной Америкѣ вытѣсненные европейцами краснокожіе должны были переселиться на западъ; тамъ они должны были оспаривать земли у другихъ индіанцевъ. Начались кровопролитныя войны между различными племенами, раздёленіе территоріи, новое вытесненіе и новыя эмиграціи. Каково приходилось въ это время изгнанному племени? Въ новой мѣстности оно не могло пользоваться тою опытностью, темъ знаніемъ містныхъ условій, которыя такъ выгодны для охотника. До пріобретенія новаго знанія, жизнь становилась трудна за недостаткомъ пищи. Нельзя сказать, что они буквально умирали съ голоду, но смертность возрастала; тъло ослабъвало: слабъло и мужество. Удивительно ли, что все это отразилось и на плодородіи?

Въ слѣдующемъ засѣданіи Перье сталъ рѣшительно на старую, гердеровскую точку зрѣнія различной способности расъ къ совершенствованію и необходимости принаравливаться къ ихъ особенностямъ, а не подводить ихъ всѣ подъ одинъ уровень нашей цивизизаціи. «Мы говоримъ, — сказалъ онъ \*, —съ

<sup>\* «</sup>Bulletins». I, 329 u cata.

каждымъ народомъ на его языкѣ, и каждая раса имѣетъ свои врожденныя склонности, на которыя прежде всего слѣдуетъ обратить вниманіе, такъ-какъ извѣстно, что нравы создаютъ законы, а не законы правы».

Странно требовать отъ народа, чтобы онъ внезапно измѣнилъ свое богослуженіе, особенно когда онъ не можетъ уклониться отъ ига, какъ сдѣлали парсы, ушедшіе въ Индустанъ, или испанскіе мавры, которые предпочли выселеніе обращенію въ христіанство. «Нельзя сказать народу: цивилизуйся; если онъ цивилизуется, то по своему, въ свое время. Грустные примѣры представляютъ намъ новообращенные христіане вездѣ, куда проникли наши неустрашимые миссіонеры! Черное населеніе Океаніи совершенно не измѣнилось со времени ея открытія, а въ Африкѣ оно мало отличается отъ того, чѣмъ оно было во время поѣздки Ганнона.

«Мы забываемъ, къ несчастію, что, прежде чѣмъ сѣять, надо приготовить почву. Мы, кажется, думаемъ, что довольно заставить народъ отречься отъ вѣковыхъ обычаевъ, отъ его религіознаго преданія, чтобы доставить ему требуелое благосостояніе. Но физіологія несогласна съ этимъ миѣніемъ, основаннымъ, повидимому, на прежнихъ понятіяхъ о равенствѣ человѣческихъ типовъ, различія которыхъ относили исключительно къ различію воспитанія и учрежденій.

«Но безразличное перениманіе чужихъ привычекъ и обычаевъ еще не есть путь, по которому народы достигаютъ прогресса; примъромъ тому могутъ служить турки. По нашему мнѣнію, пока существуютъ неравныя расы, различающіяся по способностямъ, по нравамъ, по призваніямъ,—скажемъ болѣе, по климатамъ, — до тѣхъ поръ всемірная религія или, если угодно, всемірный культъ, всемірное воспитаніе и всемірныя учрежденія на столько же возможны, на сколько невозможенъ общій языкъ или общій миръ.

«Большинство этихъ народовъ-дѣтей, умственныя способности которыхъ такъ же ограничены, какъ и об цественный строй, нетолько враждебно относятся ко всякому принужденію, ко всякой дисциплинѣ, но, кромѣ того, они неудержимо привязаны къ своему образу жизни, къ своимъ преданіямъ и, въ особенности, къ своимъ религіознымъ обрядамъ. Это объясняеть, котя частью, вредное и столь несогласное съ цѣлью вліяніе цивилизаціи, которую мы хотимъ имъ навязать, не уважая существующаго порядка, начиная съ конца и совершенно какъ бы дѣло шло о народахъ намъ близкихъ». Перье вывель изъ ряда

извъстныхъ фактовъ, что нетолько расы имъютъ различную способность совершенствоваться, а нъкоторыя даже неспособны вовсе къ цивилизацій, но еще, что начала воспитанія должны быть столь же различны въ приложеніи воспитанія къ различнымъ расамъ. Онъ заключилъ словами Бэкона: «побъдить природу можно лишь подчиняясь ей».

Катрфажь придаль нёсколько иной оттёнокъ преніямъ, напирая на понятіе о средо и на зоологическія и ботаническія аналогіи. Онъ усвоилъ слову среда болье широкое значеніе, нежели это делають обыкновенно, именно нетолько значение совокупности физическихъ условій; условія нравственности, по мнѣнію Катрфажа, составляють ея существенный элементь. Между нравственными условіями, первое місто занимаеть, какъ онь полагаеть, вліяніе религіи, потому что влечеть за собой множество обычаевъ и привычекъ, заменяющихъ весь строй жизни какъ отдъльнаго лица, такъ и общества. Далъе онъ сказаль, что, подобно некоторымь человеческимь расамь, многія породы животныхъ не могуть жить въ извістной средь. Породы домашнихъ животныхъ Нормандіи, Бретани, Лимузина живуть только въ своихъ провинціяхъ. У бретонскихъ коровъ, перевезенныхъ въ Лимузинъ, несмотря на хорошій уходъ и улучшение пищи, пропадаетъ молоко. То же можно сказать и о раздичныхъ видахъ растеній. Есть м'встности, гдів нужно ежегодно возобновлять свмена овощей. Точно также каждой расъ необходима для ел существованія извістная среда, изъ которой ее нельзя внезапно вырвать, не нанеся ей значительнаго вреда.

Вернейль (Verneuil) нашель сравнение Катрфажа не совсёмь вёрнымь. Онь сравниваеть цивилизирование дикихь народовь сь одомашнениемь животныхь. Животныхь умейлизують для того, чтобы ими пользоваться, слёдовательно заботятся нетолько о томь, чтобы укротить ихь, а также о томь, чтобы они стали сильнёе и болёе размножались. За ними ухаживають съ разумною заботливостью, окружають самыми благопріятными условіями, устраняють все, что можеть имъ вредить. Подобное цивилизованіе разумно, потому что оно основано на благосостояній тёхь, кого цивилизують; потому и удалось приручить нёкоторыя породы животныхь, не вредя прочности ихъ расы; илодовитость нёкоторыхъ изъ нихъ даже умножилась, чему можеть служить примёромъ домащній кроликъ, который втрое или вчетверо плодороднёе дикаго.

Почему же цивилизація дикихъ народовъ ослабляетъ ихъ н

дълаетъ безплодными? Потому что мы хотимъ измѣнить ихъ для нашей выгоды, а не для ихъ собственной. «Мы почти никогда не приходимъ къ нимъ, чтобы сдѣлать ихъ цивилизованными или христіанами, но чтобы завести среди ихъ конторы и поглотить богатства ихъ странъ».

Брока, какъ обыкновенно въ спорахъ парижскаго общества, постарался поставить вопросъ, по возможности, болъе на точку зрънія фактовъ и науки. Онъ призналъ несостоятельность попытокъ, сдъланныхъ для цивилизацій дикихъ народовъ, но онъ не счелъ возможнымъ принять эту несостоятельность за единственную или даже за главную причину разнообразія результатовъ, полученныхъ въ различныхъ странахъ европейскими цивилизаторами. Онъ воспользовался употребленнымъ уже сравненіемъ цивилизованія дикихъ народовъ съ одомащненіемъ животныхъ, и замътилъ, что не всѣ животныя породы одинаково легко сдѣлались домашними: есть такія, которыя не поддаются никакимъ стараніямъ, а другія, напротивъ, поддаются имъ весьма скоро.

Маленькіе кролики, взятые изъ норокъ, весьма скоро дълаются ручными, и первое покольніе становится уже совершелно домашнимъ. Въ некоторыхъ местностяхъ Южной Америки. привезенныя изъ Европы собаки снова возвратились въ дикому состоянію. Онъ собираются въ большія стан и такъ же свирвиы, какъ волки; взрослыя особи не поддаются прирученію, но маленькіе щенки, воспитанные въ домахъ, ділаются ручными и привыкають къ человъку. Напротивъ того, маленькіе волчата, взятые изъ лъсу, очень кротки, ласковы и даже послушны въ молодости: но едва они достигаютъ зрълости, какъ врожденная дикость снова просыпается въ нихъ. То же самое замъчено о человъкообразныхъ обезьянахъ, и потому должны были бросить всв попытки одомашнения этого животнаго, сила н довкость котораго могли бы быть такъ полезны человѣку. По мивнію Брока, между людьми, какъ между животными, есть расы, врожденныя и весьма различныя наклонности которыхъ облегчають или затрудняють успёхъ цивилизаціи, а иногла даже делають ее совершенно невозможною. Иныя, очевилно, весьма способны къ усовершенствованію, другія нътъ. Первыя пивилизуются, каковъ бы ни быль пріемъ, для этого употребленный; вторыя противятся самымъ терпъливымъ и разумнымъ стараніямъ.

Брока подтвердиль свою мысль двумя примърами изъ Океаніи, а именно: онъ взялъ Австралію и островъ Гаваіи (изъ

Сандвичевыхъ острововъ). Англичане употребляли въ Австралін всевозможныя старанія для цивилизованія туземцевъ. Они не старались обратить ихъ въ невольничество, хотя въроятно бы въ этомъ и не успели, такъ-какъ въ невольничество можно обратить только племя, имфющее понятие о трудф, а австралійцы, кажется, неспособны дойти до этого. Съ ними обращались во многихъ мъстностяхъ весьма гуманно. Имъ построили хижины, но они не могли ръшиться провести ночь полъ какойнибудь крышей; имъ выдали провіанть, земледівльческія орудія, одежды, но никакъ не могли уговорить ихъ прикрывать свою наготу и растолковать, что самый легкій земледельческій трудъ въ сто разъ выгодиве рыбной ловли или охоты, далеко не всегда удачной. Попробовали, вм'всто того, чтобы д'виствовать на массу, обратиться къ личностямъ. Нъсколькихъ молодыхъ австралійцевъ, казавшихся посмышленье, брали въ нома, гив ихъ кормили, одъвали и окружали всевозможными попеченіями. Имъ не навязывали никакой работы, не требуя отъ нихъ ничего, кром'в позволенія кормить и од'ввать ихъ. Но все было напрасно: чрезъ нѣсколько лѣтъ они бросили свои платья и убъжали въ льсъ. Двое изъ этихъ австралійцевъ: Бэнилонгъ и Даніэль пробыли нісколько літь въ Англіи, но едва успіли прівхать снова въ Австралію, какъ возвратились къ дикой жизни. Знаменитый губернаторъ Мэквари (Moequarie) не удовольствовался этими примфрами. Онъ руководствовался именно идеей Гратіолэ. Во имя довольно сомнительнаго права быть полезнымъ насильно, маленькихъ австралійцевъ брали въ лѣсу, какъ волчатъ. Ихъ отдёдили отъ родителей, воспитали въ спеціальныхъ школахъ, выучили читать, писать и повторять нъкоторыя молитвы. Но едва наступаль періодъ возмужалости, . какъ врожденные инстинкты пробуждались въ нихъ. Они сбрасывали одежду, перелъзали иногда черезъ высокія стъны, убъгали для того, чтобы вести ту же жизнь, какъ ихъ отцы, которыхъ они никогда не знали. Думали, что не следовало ихъ держать вивств, изолируя отъ другихъ расъ, набрали новыхъ дътей обоего пола и воспитали въ пріють для сироть европейской расы, устроенномъ въ колоніи, думая, что, будучи постоянно окружены бълыми, они мало по малу переймутъ привычки товарищей. Результать быль совершенно тотъ же, какъ и въ первый разъ. Наконець, попробовали увезти дътей въ Англію и поручили ихъ тамъ моравскимъ братьямъ, которые воспитали ихъ со всевозможнымъ стараніемъ. Черевъ нісколько лъть ихъ повезли обратно въ Австралію, надъясь, что они

привлекуть къ цивилизаціи и своихъ соотечественниковъ; д'вло вышло наоборотъ, и пришлось сознаться, что эта раса неспособна къ цивилизаціи.

На Сандвичевыхъ островахъ встръчаемъ совсъмъ иное. Обитатели ихъ въ настоящее время самые цивилизованные во всей Полинезіи, и обязаны этимъ только самимъ себъ. Довольно было европейскимъ кораблямъ пройти мимо ихъ, чтобы они поняли пользу европейской цивилизаціи и вступили въ нее. Эти туземцы, которые въ 1779 году убили Кука, никогда не подчинялись иноземцамъ. Европейскіе торговцы и миссіонеры поселились на ихъ островахъ, уже когда туземцы были цивилизованы. Одинъ изъ начальниковъ, извъстный Тамеа-меа, главнъйшимъ образомъ содвиствоваль этому быстрому развитію. Менже нежели въ 20 лътъ, онъ совершенно преобразовалъ архипелагъ. Когда европейское судно бросило якорь около Сандвичевыхъ острововъ, Тамеа-меа употреблялъ всевозможныя хитрости, чтобы соблазнить нъскольнихъ матросовъ остаться на островъ, и если ему удавалось, онъ дълалъ девертировъ учителями своего народа. Менъе нежели въ 15 лътъ, онъ создалъ себъ флотъ, выстроиль города, открыль школы. Завоевавь весь архипелагь, онъ необыкновенно быстро сталъ развивать промышленность и торговлю. Онъ умеръ въ 1819 г., не измѣнивъ вѣрѣ отцовъ. Первые миссіонеры прибыли на Гаваіи лишь въ 1820 г., и вскоръ христіанство смънило прежнее въроисповъданіе. Но европейскіе миссіонеры, также какъ европейскіе торговцы и солдаты, нисколько не содъйствовали этому быстрому развитію; европейцамъ въ этомъ случав не пришлось употребить ни силы. ни убъжденія; они дъйствовали только примъромъ.

Достаточно сравнить исторію жителей Гаваіи съ исторіей австралійцевъ для убъжденія, что одни способны совершенствоваться, другіе нѣтъ. Первые цивилизовались сами, вторые устояли противъ всевозможныхъ попытокъ. Въ другихъ мѣстностяхъ, напримѣръ на Таити, цивилизація не привилась такъ легио, какъ въ Гаваіи. Тамъ англійскіе миссіонеры взяли въ руки управленіе; между ихъ прозелитами и приверженцами старой вѣры происходили кровопролитныя войны; послѣдніе были истреблены и новое общество возникло.

Но замѣчательно, что на Гаваіи, на Таити и въ Австраліи соприкосновеніе съ цивилизацією было одинаково гибельно для туземцевъ. Туземная раса угасала вездѣ: и въ странѣ, гдѣ цивилизовалась сама собой, и тамъ, гдѣ цивилизація обошлась ей дорого, и наконецъ тамъ, гдѣ она не поддалась никакимъ

попыткамъ. Жители Гаваіи вымираютъ, какъ тантяне и австра-

О тантянахъ можно сказать, что они были ственены нравственно; имъ навязывали насильно постороннее вліяніе, и нетериимость миссіонеровъ отняла у нихъ часть свободы. Объ австралійцахь можно сказать, что они были вытёснены изъ своихъ владеній въ другія м'єстности, имъ мен'є знакомыя и гдъ средства къ жизни стали еще болъе скудны; этимъ причинамъ физическимъ или нравственнымъ можно приписать угасаніе этихъ расъ. Но жители Гаваін теперь свободніве, чімъ когда либо; промышленность, земледеліе, торговля стали новыми источниками ихъ благосостоянія. У нихъ прекрасныя жилища, здоровая пища, хорошая одежда, и между темъ раса эта вымираеть, какъ и другія. Отыскивая причины этого печальнаго явленія, невольно приходить на мысль, говорить Брока, что ихъ физическая организація противится цивилизованной жизни. Впрочемъ, они здоровы; болъзни, занесенныя европейпами, не дълали большихъ опустошеній; средняя продолжительность жизни туземцевъ тоже, повидимому, не уменьшилась замътно. Вымирание расы слъдуетъ приписать безплодию женщинъ. Въ другихъ архипелагахъ оно обусловливалось патологическими причинами.

Такъ-какъ Брока говорилъ лишь объ Океаніи, то Рамо прибавиль нівкоторыя свідівнія о Сіверной Америкі, въ особенности же о Канадъ, такъ-какъ въ другихъ мъстахъ притъсненія англичанъ и гражданъ Соединенныхъ Штатовъ могли содъйствовать къ истребленію тувемцевъ. По словамъ Рамо, въ Канадъ дъло шло совершенно иначе. Французы вовсе не желали колонизовать Канаду; они хотвли побудить туземцевъ къ обработкъ земли и потому не старались ни истреблять, ни вытёснять ихъ, ни обратить въ невольничество. Колонисты поселились въ ихъ соседстве; но оставили общирныя земли въ ихъ владъніи и всегда чрезвычайно мягко обращались съ ними. Посланные миссіонеры были хорошо приняты туземцами; некоторые обратились въ христіанство, другіе остались язычниками. но это не нарушило мира между твми и другими. Нъкоторыя племена состоять почти въ равномъ количествъ изъ приверженцевъ объихъ въръ: есть и вполнъ языческій племена, также какъ и вполнъ христіанскія. Но что касается труда и развитія, то дикари нисколько не измѣнились. Они никакъ не могутъ понять пользу труда, и это продолжается съ 1640 года, т.-е. слишкомъ двъсти двадцать лътъ! Близь la jeune Lorette, близь

Волчьей реки, живуть племена прокезовь, целые 200 леть скруженныя европейцами, но до сихъ поръ они находятся еще въдикомъ состояніи, въ которомъ вёроятно и останутся. Населеніе ихъ не изменяется въ численности, плодородіе ихъ женщинь, можеть быть, несколько уменьшилось, но оне не отличались имъ и до сношенія прокезовъ съ европейцами.

Слъдующее засъдание отличалось обилимъ и длиннотой ръчей защитниковъ начала, что всё расы одинаково способны къ цивилизаціи. Но должно зам'тить, что аргументація ихъ была не весьма блистательна \*. Катрфажъ, одинъ изъ упорныхъ моногенистовъ, можетъ быть, испугавшись того, что онъ подалъ поводъ къ сравнению человъческихъ расъ съ животными, поставиль прямо апріористическое положеніе: «способность къ пивилизацін до такой степени свойственна человіческой природь, что раса, неспособная цивилизоваться, не была бы расою людей». Онъ, между прочимъ, обратиль внимание на то обстоятельство, что сравнивая человъческія расы въ отношеніи способности ихъ къ прогрессу, не надо упускать тъхъ формъ. подъ которыми имъ явилась цивилизація, г техъ способовъ, которые употребляли для привитія къ нимъ цивилизацін. Если же. несмотря на вліяніе европейцевь, народь остался все-таки въ дикомъ состояніи, то следуетъ проследить, проявляется ли противодвиствіе цивилизаціи во всей расв или въ отдельныхъ вътвяхъ. Если хотя одно племя способно совершенствоваться, то. по мнвнію Катрфажа, доказано, что всякая раса способна къ тому. Ораторъ заключилъ твиъ же основнымъ положениемъ. съ котораго началъ.

Мы будемъ имъть случай вернуться ниже къ длинной рѣчи Будена о религіозномъ вопросъ. — Руфцъ замѣтилъ, что во всѣ времена болѣе цивилизованные народы смотрѣли на народы низшей цивилизаціи, какъ на неспособныхъ къ цивилизаціи вообще. Было время, когда римляне думали такъ о галлахъ. Что же касается вымиранія племени въ Океаніи, то причины его Руфцъ нашелъ чрезвычайно разнообразными, и за одну изънихъ призналъ «сдѣланную ошибку принужденія туземцевъ къ труду». Трудъ для дикихъ ненавистенъ; именно онъ отталкиваетъ болѣе всего дикаря отъ цивилизаціи. — Мартенъ де-Мусси (Martin de Moussy) выразплъ сомнѣніе, чтобы существовала раса, совершенно неспособная къ цивилизаціи. Въ Южной Америкъ встрѣчаются расы, болѣе или менѣе способныя къ про-

<sup>\* «</sup>Bulletins». 1, 347 и слъд.

грессу, но многія изъ нихъ, которыхъ считали совершенно къ нему неспособными, мало-по-малу все-таки пріобръли кое-какую цивилизацію. Расы, занимающія равнину, которыя не знали земледелія, не изменились и попрежнему живуть охотою; но таубы, живущіе за ріжой Параной, противъ Коріэнтеса, приходять время оть времени работать въ городъ. Мужчины, большею частью кирпичники, работають на бойнь или при уборкъ апельсиновъ. Они продолжають выщинывать себв волосы и татупроваться, но дети ихъ смещиваются съ белыми. Они не переходять въ христіанство и объ этомъ вообще мало заботятся. Эти таубы часто производять вив своей страны торговлю съ другими племенами различными предметами европейской выдълки. Женщины ихъ часто скрещиваются съ европейцами. Пакгуасы, живущіе противъ острова Вознесенія и прежде ходившіе голыми, въ настоящее время завертываются въ одбяла. Женщины ихъ никогда не отдаются европейцамъ. Они не христіане. Они занимаются продажей рыбы и привозять въ городъ свно. Они не умвють ни читать, ни писать, но очень хорошо знають ассигнаціи и никогда не ошибаются въ нихъ. Они очень красивы и смугле всехъ остальныхъ туземцевъ этихъ странъ.

Оставляя въ сторонъ небольшой зоологическій споръ, возникшій эпизодически между Брока и Жофруа-Сенть-Илеромь, переходимъ къ рвчи Брока на слъдующее засъдание \*, когда онъ отражалъ нападенія всёхъ противниковъ и замётя, что преніямъ придаютъ тенденціозный смыслъ похвалы или осужденія для той или другой расы, пытался поставить пренія снова на научную почву, установивъ болъе точно значение употребляемыхъ терминовъ. Онъ призналь, что некоторые англійскіе писатели оклеветали австралійцевь, представивь ихъ жестокими, кровожадными, чуждыми всякихъ хорошихъ чувствъ. Если австралійцы совершали преступленія, они, конечно, менте виневны, нежели европейцы, которые служили имъ въ томъ примвромъ. «Я не утверждаю — говоритъ Брока — что австралійцы жестоки (feroces), не говорю даже, чтобы они стояли ниже насъ по своимъ природнымъ нравственнымъ качествамъ; говорю только, что они дикари, и едва-ли способны выйти изъ этого состоянія. Эти два понятія не следуеть смешивать. Неть ничего общаго между нравственными качествами, какъ доброта, кротость, благодарность, любовь къ семь и проч., и умственными способностями, отъ которыхъ зависятъ предусмотритель-

<sup>\* «</sup>Bulletins». I, 368 и слъд.

ность, порядокъ, остроуміе, изобрътательность, устойчивость въ трудъ, именно то, что дълаетъ расу способной къ цивилизацін, способной къ пониманію выгоды пожертвовать частью естественной свободы, чтобы жить въ благоустроенномъ обществъ, выгоду работать сегодня, чтобы собирать жатву черезъ шесть місяцевь и покоряться законамь, чтобы пользоваться ихъ защитою. Тъ изъ расъ, которыя понимають эти соціальныя начала, болве или менве цивилизуются, некоторыя сами собой, другія путемъ подражанія, убъжденія или силы, смотря по свойству и по широтъ ихъ ума; тъ, которыя не могутъ понять этихъ началъ, остаются дикарями. Это вовсе не означаетъ, что эти расы лишены нравственныхъ качествъ или даже лишены ума; это означаеть только, что имъ недостаеть некоторыхъ умственных способностей или что эти способности существують у нихъ не въ надлежащей степени. Я думаю, что австралійцы находятся въ этомъ состояніи, и думаю это потому, что и втъ факта, дозволяющаго думать иначе, потому, что ничто не побуждаетъ насъ ожидать перемвны ихъ соціальнаго быта въ болъе или менъе далекомъ будущемъ. Я желалъ бы ошибиться; время разсудитъ насъ.

«Было высказано, что «раса, неспособная цивилизоваться, не была бы расою людей». Эти слова кажутся мий слишкомъ произвольными, потому что при классификаціи существъ нельзя подчинять всйхъ признаковъ одному. Кромй того, способность къ цивилизаціи вовсе не простой признакъ, въ роди тихъ, которые служатъ для классификаціи или для опредиленія родовъ и видовъ; это равнодить убить присутствія или отсутствія тихъ или другихъ умственныхъ

способностей, а отъ степени ихъ развитія.

«Впрочемъ, я хотѣлъ доказать лишь, что способность къ цивилизаціи или, если угодно, совокупность качествъ, которую мы называемъ способностью совершенствоваться, весьма неравномѣрно распредѣлена между человѣческими расами. Умственныя способности расъ весьма различны; онѣ наслѣдственны также, какъ и физическіе признаки, и образуютъ между расами такія же и даже болѣе рѣзкія различія, какъ анатомическія различія, на которыхъ основываются наши классификаціи. Вотъ, что я хотѣлъ доказать. Нѣкоторыя расы цивилизуются сами собой; другія, хотя имъ и не принадлежить иниціатива прогресса, понимаютъ его и усвоиваютъ его съ большею или меньшею стремительностью; есть, наконецъ, и такія, которыя, повидимому, неспособны совершенствоваться сами, ни совершенство-

ваться отъ прикосновеній къ нимъ расъ, поставленныхъ въ болѣе выгодное положеніе.

«Делазіовъ (Delasiauve), въ довольно напыщенной рѣчи, обратилъ вниманіе на то обстоятельство, что о способности народовъ къ цивилизаціи судятъ по неопредѣленнымъ разсказамъ и по изолированнымъ примѣрамъ, но что при этомъ, для правильнаго сужденія, недостаетъ весьма многаго, что въ самой Франціи, въ недавнемъ прошедшемъ, въ глухихъ провинціяхъ и особенно въ деревняхъ развитіе стояло весьма низко, крайне невысоко стоитъ и въ настоящемъ.

«Между твмь — воскликнуль ораторь — воть уже несколько вековь, какь мы плывемь въ океане цивилизаціи \*. Цивилизующее действіе богатаго, отделеннаго привычками и образомъ жизни оть меньшинства на массу народа въ деревняхъ представляеть столь же много препятствій, какь и действія евронейцевь на дикихъ. Только то вліяніе оказывается действительнымь, которое незаметно проникаеть въ низшіе классы общества, которое распространяется какъ бы само собою и въ которомъ недоверчивая свобода личности не видить чего либо навязаннаго ей извнё».

Перье еще разъ, на слъдующемъ засъданіи, вступилъ въ пренія и указалъ на то обстоятельство, что защитники равенства способностей къ цивилизаціи у людей различныхъ типовъ допускаютъ, однакоже, физіологическое неравенство различныхъ вътвей человъчества, неравенство физическое, неравенство правственное, неравенство умственное. Въ наше время всъ эти различія стали слишкомъ очевидны. Никто уже не въритъ въ основное равенство человъческаго ума; однако, повидимому, предполагается, что наименъе одаренныя расы могли бы, при извъстныхъ условіяхъ, дойти до той степени умственнаго развитія, когда возможно явленіе, которое принято называть цивилизаціей. Но, судя по всъмъ извъстнымъ свидътельствамъ, природа устропла иначе, потому что этническое различіе, по мижнію Перье, устойчиво.

«Если — замѣтилъ ораторъ — какъ мы это думаемъ, настоящая цивилизація, при надлежащей широтѣ ея, есть выраженіе высшаго умственнаго развитія человѣческихъ обществъ, то неужели неправда, неужели не очевидно, что лишь бѣлыя вѣтви въ прошедшемъ, какъ и настоящемъ, могутъ присвоить себѣ это великолѣпное право, за которое онѣ обязаны высшему достоин-

<sup>\* «</sup>Bulletins». I, 419 n caba.

ству своего типа. Если же допускать, согласно съ дъйствительностью, иъсколько ступеней цивилизаціи, какъ есть иъсколько водовъ ея, то опять не очевидно ли, что тъ же раси, назынаемыя кавказскими, занимаютъ при этомъ первое мъсто; за чими слъдуютъ цвътныя, а негры занимаютъ послъднюю утупень».

Что касается способности совершенствоваться въ смыслѣ способности къ воспитанію, то Перье нашель, что всѣ народы впособны совершенствоваться: имъ всѣмъ доступно воспитаніе, слѣдовательно совершенствованіе. Только способность совершенствоваться умственно столь же различна, какъ самыя расы или какъ организмы, въ нихъ входящіе.

Повидимому, тутъ ничего не было сказано новаго, и даже скорфе, послѣ рѣчи Перье, вопросъ былъ затемненъ, не говоря уже о томъ, что негръ былъ поставленъ ниже другихъ, противно всемъ аналогіямъ, а постоянство типовъ было утверждено для человъка въ то самое время, когда книга Дарвина сдълала его крайне сомнительнымъ для цёлаго животнаго царства. Тёмъ не менъе вдругъ оказалось, что всв противники почти согласны. Катрфажъ призналъ существование высшихъ и низшихъ расъ и сказаль, что смотрить на взрослаго негра, какъ на существо. умственныя способности котораго остановились на томъ фазисъ развитія, которое мы замічаемь у білой расы въ періодъ отрочества. Въ школахъ, гдф воспитываютъ вмфстф дфтей негровъ и бълыхъ, они обнаруживаютъ одинаковыя способности и понятливость почти до двадцатилътняго возраста; но за этимъ предъломъ разинца дълается все болъе и болъе замътною. Негръ сохраняетъ на всю жизнь легкомысліе, непостоянство и вътреность ребёнка. - Пушэ поспъщиль воспользоваться замъчаніемъ Катрфажа для сравненія, которое, конечно, было непріятно посл'вднему. «Я думаю — сказаль онъ — что законь, управляющій всёмъ рядомъ животныхъ, распространяется и на высшихъ членовъ этого ряда, и что существуетъ градація между высшими обезьянами и низшими человъческими расами. Человъкообразныя обезьяны бывають въ молодости послушны, понятливы, ручны, я готовъ сказать -- способны цивилизоваться; но какъ только достигають онв періода возмужалости и на ихъ черенахъ образуется всёмъ извёстный костяной выступь въ формъ срединнаго гребня, тогда онъ становятся неприступны и дики. Инстинктъ животнаго, на время усыпленный воспитаніемъ, снова становится преобладающимъ».

Но мы должны остановаться на двухъ замѣчаніяхъ Катрфажа Т. CLXXXIV. — Отд. І.

въ послъдней его ръчи. Первое относится къ тому, что при дъйствии одного народа на другой для развития послъдняго, чъмъ выше стоятъ воспитатели въ сравнении съ воспитываемыми, тъмъ сомнительнъе успъхъ мелаемой цивилизации. «Полуобразованные люди имъютъ болъе влиния на варваровъ — сказалъ онъ, — чъмъ люди вполнъ развитые. Киргизовъ цивилизуютъ не русские офицеры, а казаки. Между тъмъ эти казаки, сами, показались бы намъ варварами. Я заимствовалъ этотъ фактъ у г. Чихачева (Tchiatcheff)». Нельзя похвалить русскихъ офицеровъ, если фактъ въренъ.

Второе замѣчаніе, о которомъ мы хотѣли упомянуть, Катрфажъ формулируетъ такъ: «есть только два способа усовершенствовать породу животныхъ: подборъ родичей и скрещивание съвысшей породой. Первое невозможно въ отношеній человѣка;

последнее, напротивъ, встречается повсеместно».

Пренія 1860 г. были заключены длинной річью Прюнеръ-Бея \*, который пытался въ особенности поколебать убъждение товарищей въ томъ, что австралійцы занимають неисправимонизкое положение въ ряду человъческихъ расъ. Онъ призналъ, что австралійцы не имъли цивилизаціи и до сихъ поръ выказали мало наклонности усвоить цивилизацію европейскую, но привель также свидътельства путешественниковъ, жившихъ долго въ Австраліи въ прикосновеніи съ туземцами. Судя по этимъ свидътельствамъ, австралійцы нисколько не ниже другихъ расъ по способностямъ. По Грею «они столь же способны и умны, какъ всякая другая раса»; по Кеппелю (1853) они быстро выучиваются языкамъ, хорошіе моряки и точные наблюдатели въ путешествіяхъ; по Мэсси (Massie) они прекрасные пастухи, сторожа; по Ридлею они весьма быстро выучиваются ходить за стадами и между собою очень честны; ихъ съ успъхомъ выучивають даже садоводству. По Грею, у нихъ есть рисунки и скульптурныя изображенія; по Эйру они вырываютъ колодцы въ известнякъ; по Робинзону строютъ плотины для регулированія рікь; близь горы Нэпира они иміють обширныя хижины. Они не цивилизовались сами, потому что особенность природы, ихъ окружающей, отказала имъ въ необходимыхъ средствахъ, чтобы собираться массами. По Эйру «они возвращаются въ прежней жизни вследствие предразсудковъ, дурной платы за трудъ, недостатка покровительства и вследствіе противорвчій законовъ. Твит не менве отъ 300 до 500 человвкъ

lient, chouge cherometer apoor garaputhmen

<sup>\* «</sup>Bulletins». 1, 479 и саба.

приходить ежегодно въ Аделанду некать работы». Возвращение дътей, воспитанныхъ искусственно, къ быту ихъ родителей повторялось у всёхъ расъ. Но Прюнеръ-Бей, въ своей защитъ австралійцевъ, прибъгъ еще къ аргументу, который доступенъ весьма немногимъ изъ членовъ парижскаго общества, именно къ языкознанію. Онъ доказаль, на основаніи развитія языка австралійцевъ, на сколько существують о немъ свъдънія, что умственное ихъ развитие стоитъ даже выше въ нъкоторыхъ отношеніяхъ, чъмъ развитіе нъкоторыхъ другихъ народовъ. Сближая жителей Австралін съ туземнымъ племенемъ Индостана (дравидосами), Прюнеръ-Бей признаетъ, что между австралійцами существуеть два тина племень и что нельзя отказать имъ въ способностяхъ цивилизоваться. На неграхъ онъ остановился менње, потому что, по правдъ сказать, при теперешнемъ знакомствъ съ племенами Африки, стоящими на весьма различной степени общественнаго строя, осуждение негровъ огуломъ, какъ недоступныхъ цивилизаціи, черезчуръ ненаучно. Подъ конецъ Прюнеръ-Бей употребилъ нъсколько искусственный аргументъ относительно дикихъ народовъ. Названіе дикихъ, по его мньнію, предполагаеть понятіе отвращенія къ общежитію, а не можеть быть приложимо къ семьямъ и народамъ. Есть дикія личности; нътъ дикихъ народовъ. Истинные дикіе — это эгоисты цивилизованнаго общества и люди въ родъ американскихъ трэпперовъ, удаляющіеся изъ цивилизованнаго общества, чтобы жить виб закона и всякаго правила.

## 12. Гибель низшихъ расъ.

Приводя различныя мивнія ораторовь нарижскаго общества, мы обошли до сихъ поръ аргументы, изъ которыхъ, такъ-сказать, вышли всв эти пренія, т.-е. факты, доказывающіе вымираніе различныхъ расъ. Мы предпочли такъ поступить, чтобы резюмировать данныя, сюда относящіяся, преимущественно поноввищимъ свъдвніямъ, которыя находимъ въ стать Пафгаузена, служившей намъ уже выше для очерка положенія дикихъ \*.

Шафгаузенъ указываетъ, согласно съ другими свъдъніями, между прочими приведенными выше указаніями Мартенъ-де-Мусси, что дикія племена Южной Америки и странъ, гдъ коло-

To Republic of Laberin per alourn.

<sup>\* «</sup>Archiv». II, 180 и слы.

низація производилась испанцами, мало-по-малу втягиваются въ интересы цивилизаціи. Народонаселеніе Мексики еще и понынъ состоить на половину изъ индіанцевь, которые, какъ и караибы, по большей части усердные хлебонашим и искусные ремесленники. Индіанцы Экуадора, говорящіе языкомъ Квича, нисколько не измѣнили своихъ привычекъ, обычаевъ. одежды и внѣшняго вида со времени вторженія Пизарро; они не смѣшиваются съ другими расами и число ихъ увеличивается, тогда какъ народонаселение бълыхъ и метисовъ замътно уменьшается съ уменьшениемъ притока колонистовъ. Часто грубые народы выказывали сильное стремление учиться, и если, несмотря на то, не удавалось ихъ двинуть впередъ, въ этомъ была нетолько ихъ вина. Когда гернгутеры основали на югъ Африки братство Гнаденталь (долины благодати) въ 1792 году, они описывали готтентотовъ, какъ весьма добродушный, пастушескій народъ, съ чистыми нравами и очень способный обучаться. Дикіе бушмены, войдя, послъ долгой вражды, въ переговоры съ колонистами, просили, чтобы имъ дали такихъ учителей, какихъ они видели у готтентотовъ.

Уже не разъ основывались республики негровъ. Въ 1766 г. въ голландской Гвіан' образовались три республики б' глыхъ негровъ Фарамака, Коттика и Аука. Въ 1787 г. на берегахъ Сенегамбін англичане основали колонію Сьерра-Леоне \*. Конечно, всв эти общества имвли эфемерное существование, но, повидимому, это не будеть участь Либеріи, основанной въ 1823 году съверо-американскимъ филантроническимъ обществомъ на западномъ берегу Африки, называемомъ Перцовымъ. Въ 1846 году она стала независимою республикою, простирала свои владънія въ 1850 году до 1,800 кв. миль, имъя 150.000 негровъ населенія; въ 1862 году населеніе ея возрасло до полумильйона, въ томъ числѣ 484,000 негровъ уроженцевъ Африки, и она владъла берегомъ длиною въ 900 верстъ, по свъдъніямъ, сообщеннымъ генеральнымъ консуломъ Ральстономъ \*\*. Ея представитель нынь, какъ слышно, въ Петербургь, и можно ожидать скораго признанія негритянской республики нашимъ правительствомъ. Либерія есть въ Африкъ разсадникъ протестантизма и американской цивилизаціи. Она разділена на четыре графства, изъ которыхъ каждое посылаетъ въ сенатъ двухъ

\*\* "The Republic of Liberia" BE "Journ. of the Soc. of art." May 1862.

<sup>\* «</sup>Bulletins». I, 423 и сл. Относительно года основанія Либеріи при различіи данныхъ отъ 1821 до 1824 г. мы слёдовали стать въ «Unsere Zeit» 1859 г., писанной прусскимъ морякомъ, посётившимъ республики.

депутатовъ; кромѣ того, каждыя десять тысячъ выбираютъ одного депутата въ палату представителей. Африканцы, принявшіе культурныя привычки и удержавшіе ихъ впродолженіе трехъльтъ, получаютъ право голоса при выборахъ. Англійскій языкъ господствуетъ въ Либеріи и важнѣйшіе начальники окрестныхъ странъ посылаютъ туда своихъ сыновей учиться англійскому языку и англійскимъ обычаямъ. Въ 1858 году республика заключила съ Португаліей договоръ, заключавшій условіе, что торговля невольниками будетъ преслѣдуема наравнѣ съ морскимъ разбойничествомъ.

Что касается колоній индіанцевь, колоній, основанныхъ правительствомъ Соединенныхъ Штатовъ для огражденія туземцевъ отъ гибели и стоившихъ очень дорого, хотя онъ управлялись большею частью очень дурно, то объ нихъ можно сказать мало хорошаго. Калифорнія тратить на нихъ ежегодно 250,000 долларовъ. Хотя индіанскую Reservation въ Мендосино выставляли тому несколько леть назадь весьма благодетельною для индіанцевъ, потому-что тамъ живутъ 4000 туземцевъ подъ весьма небольшимъ надзоромъ; но въ последние годы въ различныхъ Reservations Калифорніи много индіанцевъ умерло съ голоду. Въ долинъ Номекулъ зимой 1858-59 года было умерщвлено болъе 150 индіанцевъ съ женами и дътьми, несмотря на то, что долина была имъ предоставлена, какъ Reservation: среди бѣлаго дня убивали безоружныхъ людей и женщинъ съ грудными дътьми на рукахъ. Около залива Гумбольдта быль совершень цёлый рядь убійствь. Въ другой м'єстности индіанцевъ вытъснили изъ ихъ жилищъ при помощи отряда милиціи, и когда эти несчастные, побуждаемые голодомъ, воротились назадъ, вооруженная толна прошла ночью въ ихъ стоянку и уничтожила всёхъ мужчинъ, женщинъ и дётей. Такъ говорять газеты изъ Санъ-Франциско; поэтому нечего удивляться извъстію, что населеніе туземцевъ Калифорніи въ короткое время со ста пятилесяти тысячь убавилось до 30,000. Герштеккеръ описываеть этихъ дикарей, какъ добродушный, миролюбивый народъ и говоритъ о цивилизованныхъ калифорнійцахъ: «они называють этихъ несчастныхъ мошенниками и убійцами, когда тъ. выгнанные изъ мъстностей, гдъ они охотились, лишенные всякихъ средствъ существованія, въ виду кровавыхъ труповъ друзей и братьевъ, кое-когда — и еще какъ редко — поступаютъ по праву мести и пытаются убить того или другого изъ тъхъ, которые принесли ихъ племени смерть и конечное разореніе». Вытъснение изъ ихъ поселений всегда гибельно для этихъ народовъ. Ирокезы, до выселенія ихъ изъ Джоржін, были самымъ развитымъ изъ всёхъ индіанскихъ племенъ; въ 1829 году они получили за отречение отъ своихъ правъ на земли 25 милліоновъ франковъ и территорію около границъ Арканзаса. Они отклоняли эти условія въ запискі съ 15.000 подписей, но имъ пришлось согласиться. Съ тъхъ поръ население ихъ убываетъ, вслъдствіе унынія, ими овладъвшаго, вслъдствіе распространившихся порововь, преступленій и бользней. Вашингтонское правительство требовало тоже выселенія индіанцевъ изъ Висконсина, главный городъ котораго Медисонъ основанъ лишь въ 1837 году въ мъстности, лежащей на западъ отъ Миссури. Гуроны, когда-то могущественное племя, живуть теперь въ деревит Лоретть, въ Канадъ, въ числъ отъ 40 до 50 семействъ; они занимаются охотой и трудолюбивые ремесленники; изготовляють башмаки, сани, четки, ожерелья ежегодно на сумму 34,000 долларовъ.

Мы имфемъ несомнфиныя свидфтельства, что колонисты въ-Сфверной Америкф практически стремились къ истреблению туземцевъ, и это мифије находило и находить себф защитниковъ

и въ исторіи \*.

Нью-Йоркская газета отъ 16-го іюня 1859 года сообщаеть о битвахъ съ индіанцами въ Техасъ слъдующій нормальный процессъ этихъ столкновеній: прежде всего бълые вторгаются силою во владенія индіанцевь, они захватывають ихъ лучшія земли, стръляють ихъ дичь, поять ихъ до пьяна водкой, хитростью и обманомъ выманиваютъ у нихъ ихъ собственность, обольщають и увозять ихъ жень. Рано или поздно индіанцы рьшаются наконець отмстить и убивають какого нибудь бълаго. Тогда колонія бълыхъ приходить въ волненіе. Составляется вооруженный отрядъ, отправляется въ округи, занятые индіанцами, жжетъ ихъ деревни, уничтожаетъ мансъ и стада, убиваеть всёхъ, не исключая жень и дётей. Въ подобныхъ случаяхъ на индіанцевъ смотрять какъ на дикихъ звѣрей, убиваютъ гдъ ни попало и никто не находить въ этомъ ничего предосудительнаго. Ал. Россъ, служившій повфреннымъ въ съверозападной меховой компаніи и долго жившій съ туземцами, говорить, что европейцы почти всегда могли бы избъгнуть кровопролитія, обращаясь съ индіанцами. Нельзя не сказать объ англійскомъ правительствъ, что оно большею частью кротко обраща-

<sup>\*</sup> Объ этой печальной сторонъ исторіи Съверо-Американскихъ Штатовъ см. Th. Waitz: «Anthropologie der Naturvölker». III, 238 и слъд.

лось съ туземцами. Компанія Гудзоноваго залива съумѣла снискать себъ подарками дружбу индіанскихъ начальниковъ и ведеть съ ними правильную меновую торговлю. Народонаселение индіанцевъ и не уменьшилось на сѣверъ отъ 490 широты, тогда накъ юживе оно значительно убавилось. Въ Калифорніи до послъдняго времени продолжалось страшное истребление индіанцевъ. Одного подозрвнія въ воровствв довольно, чтобы нанасть на лагерь индіанцевъ и уничтожать всёхъ безъ различія. Войска Соединенныхъ Штатовъ, подъ предводительствомъ генерала Клэрка, отказывались въ последние годы идти на индіанцевъ и неръдко защищали ихъ отъ нападеній бълыхъ. Законодательное собрание тоже отказало въ средствахъ для дальнъйшихъ войнъ съ ними, такъ что колонисты принуждены набирать отряды волонтеровъ. Президенту Линкольну ставили въ заслугу, что онъ, около трехъ лътъ тому назадъ, неуклонно противился слепой мстительности населенія Миннезоты. Последнія известія изъ Америки (ноябрь 1868) заставляють ожидать новую истребительную войну противъ краснокожихъ.

Впрочемъ, быстрое уменьшение народонаселения почти во всъхъ странахъ, обитаемыхъ дикими народами, представляетъ и исключенія. Недавно Ф. Шерцеръ указаль \* на благосостояніе индіанцевъ тропической Америки, гдѣ въ Гватемаль на 10.000 бѣлыхъ и 100,000 метисовъ, приходится еще 650,000 индіанцевь, въ Гондурасв 120,000, въ Санъ-Сальвадорв 150,000, въ Никарагуа 80,000 и въ Костарика 5,000. Следовательно, во всвхъ пяти республикахъ центральной Америки 1.005,000 индіанцевъ. Ф. Шерцеръ сділаль весьма вірное замінаніе, что эти народы удержались оттого, что до сношенія съ европейнами умьли уже обработывать землю, между тымь какь народы Сѣверной Америки, жившіе охотою, погибли. «Въ природѣ нътъ ръзкихъ переходовъ — говоритъ Шафгаузенъ — въ ней повсюду находимъ постепенное развитіе, а не скачокъ, какъ того, повидимому, требуетъ европейская культура отъ кочующихъ илеменъ лъсныхъ и степныхъ жителей». Однако, и народы центральной Америки только не вымерли, а можеть быть и увеличились, какъ думаетъ Александръ ф. Гумбольдтъ, но ни на шагъ не подвинулись впередъ въ своемъ развитии съ тъхъ поръ. какъ въ страну ихъ явились конквистадоры. Эти народы елвали можно признать потомками техъ, которые, три столетія тому

<sup>\*</sup> C. v. Scherzer: «Aus dem Natur und Völkerleben im trop. Amerika» (1864).

назадъ, жили въ стройныхъ государствахъ, говоритъ фонъ-Шерцеръ. Вымирание араукановъ въ Чили въ особенности замъчательно, говоритъ д-ръ Филлиппи изъ Сантъ-Яго, потому что они находятся въ самыхъ благопріятныхъ жизненныхъ условіяхь; они свободные собственники, им'ьють достаточно земли и скота и не платять никакихъ податей. Причина этого кроется, какъ полагають, въ томъ, что они не въ состояни такъ же противостоять свиръпствующимъ бользнямъ, осиъ и кровавому поносу, какъ бълме. Объ оспопрививании они не хотятъ и слышать, и при появленіи осны бросаются для излеченія въ ледяные источники. Трудно опредълить настоящее число съвероамериканскихъ индіанцевъ. Въ 1850 году считалось ихъ въ Соединенныхъ Штатахъ 400,000; въ 1855 г. только 350,000. а въ 1860 г. всего насчитывалось 283,385. Въ 1865 г. число ихъ уменьшилось до 200,000, хотя въ 1867 году американскія газеты, въ виду опасенія возстанія всёхъ племень отъ Канады до Мексиканскаго залива, насчитывали 320,000 индіанцевъ. По свидътельству аббата Жанти, на С.-Доминго изъ милліона жителей осталось въ живыхъ только 60,000, которые впродолженіе послідующих 10 літь убавились до 14,000. Точно также истребляли население на Кубъ и Ямайкъ, при чемъ португальцы, французы и англичане действовали съ одинаковою жестокостью.

И на крайнемъ сѣверѣ цивилизація была гибельна для народовъ, пребывавшихъ въ естественномъ состояній. Фонъ-Этцель говорить \*, что, несмотря на успъхи умственнаго развитія, населеніе Гренландіи уменьшается въ последніе 10 леть, кром'в нъкоторыхъ частей страны, гдъ часто случаются смъщенія съ европейцами. Туземцы впали въ страшную нищету и не могутъ переносить климата съ тъхъ поръ, какъ ихъ вырвали изъ прежнихъ общественныхъ условій. Они говорятъ, что вводили многоженство не изъ чувственности, а для того, чтобы имъть больше дътей. На самомъ же далекомъ съверъ Джонъ Россъ встрътиль, подъ 750 ширины, здоровый народъ, нетронутый европейскою культурою; это отрасль эскимосовъ, которую Россъ назваль полярными юрцами. Китоловныя суда тоже не разъ встрачались съ ними. Въ 1818 году они враждебно относились къ европейцамъ, а въ 1854 году спасли Кэна (Копе) и его товарищей отъ голодной смерти. Это, по словамъ Ширарда Осборна (Sherard Osborne), крѣпкіе, высокіе, веселые люди съ вы-

<sup>\*</sup> A. v. Etzel: «Grönland» (1860).

сокою грудью и громкимъ голосомъ; несмотря на то, что у нихъ нѣтъ ни лодокъ, ни другого оружія, кромѣ приготовленнаго изъ костей, они убиваютъ моржей и бѣлыхъ медвѣдей.

Вымираніе населенія на островахъ Южнаго Океана Шафгаузенъ, подобно членамъ нарижскаго антропологическаго общества, признаеть фактомъ и относить нестолько къ истребленію со стороны европейцевъ или къ внутреннимъ несогласіямъ. какъ ко многимъ другимъ, на половину неизвъстнымъ причинамъ, «ослабляющимъ — какъ онъ выражается — ихъ жизненную силу». Кукъ считалъ на Таити, самомъ большомъ изъ острововъ Товарищества, отъ 150 до 200,000 человъть жителей: теперь тамъ едва-ли 15,000. Въ 1863 году на Танти и Мауруа. по «Annuaire de Tahiti», считалось только 7,462 человъка, но сказано, что населеніе увеличивается, хотя еще въ 1849 году по счисленію, произведенному французскимъ управленіемъ, считалось жителей 8,082 человъка. Судьба этого прекраснаго и сильнаго народа тъмъ поразительна, что и до сихъ поръ много говорять о благольтельномъ вліяніи христіанства на нравы и образъ жизни островитянъ. Коультеръ (Coulter), англійскій морской медикъ, посътившій Танти въ 1836 г., говоритъ, что дътоубійство, приношеніе людей въ жертву и распущенность нравовъ совершенно исчезли; развратъ существуетъ только въ портахъ, гдв пристаютъ европейскіе и американскіе корабли. Воинственность племени выказалась, когда французы хотъли обратить свое покровительство въ господство.

На Маркизскихъ островахъ, по словамъ Бургореля, продолжительность жизни туземцевъ такъ уменьшилась, что почти нѣтъ стариковъ. Почти всѣ женщины умираютъ отъ чахотки между 30 и 35 годами. Сѣдина тамъ такая рѣдкость, что фальшивыя сѣдыя бороды составляютъ предметъ моды и оплачиваются дорогою цѣною туземцами. Чахотка такъ же губительна на островахъ, гдѣ никогда не было европейскихъ колоній, какъ и на другихъ. Прежде же она была большою рѣдкостью \*.

На Сандвичевых островах въ 1778 году Кукъ считаль 400,000 жителей, хотя это, быть можеть, нѣсколько преувеличено. Гопкинсъ (Hopkins) въ 1823 г. полагалъ ихъ 130,000, въ 1849 г.—80,000, въ 1860 г. считалось на восьми обитаемых островах въ 300 квадр. миль не болѣе 67,000 канаковъ, но болѣе 5,000 иностранцевъ. Несмотря на уменьщеніе туземнаго населенія, торговля сдѣлала тамъ въ послѣдніе годы весьма

<sup>\* «</sup>Bulletins». I, 342.

какъ оспа не появлялась еще въ Новой Зеландіи и другія европейскія бользни не имьли тамъ важнаго значенія, употребленіе спиртныхъ напитковъ также не очень значительно, то причинами вымиранія туземцы считають слідующіе факты: междоусобныя войны, весьма распространенное дѣтоубійство, кровосмѣшеніе, употребленіе въ пищу гнилыхъ зеренъ, что считалось у нихъ лакомствомъ, и употребление одежды, что изнъживало кожу, прежде пріученную къ большей переносливости. А. Р. Уэллесь (Wallace) указываеть на поступки голландцевъ на Целебесь, въ противоположность съ поведениемъ англичанъ въ Новой Зеландіи. Голландія завладівла Целебесомь въ 1677 г.; онъ населенъ малайцами. Акклиматизація кофейнаго дерева голландскими миссіонерами много способствовала благосостоянію туземцевъ, и такъ-какъ голландское правительство уступило начальникамъ опредъленную долю съ получаемаго барыша, оно твиъ самымъ побудило ихъ съ усердіемъ следить за успехами плантаціи. Толландцы обращались вообще съ туземцами съ чисто отеческимъ деспотизмомъ, что имъло здъсь, какъ пишутъ, весьма хорошія последствія. Какъ только дикій народъ выучился заставлять почву давать ему выгоду, онъ нашель источникъ благосостоянія и положилъ начало своей образованности. Поэтому пальмовое масло служить благод втельнымъ источникомъ для торговли съ иностранцами многимъ дикимъ народамъ западной Африки. Даже государи негровъ это поняли: владътель Сумимы сказалъ мајору Лэйнгу (Laing): «Если я веду войну, то трачу порохъ и людей, а не пріобрътаю ничего; если же и пріобрѣтаю, то во вредъ другимъ, что несправедливо. Когда же я занимаюсь торговлей, то дёлаю добро и себь и другимъ и не врежу никому». Слъдующія пифры ясно показывають степень распространенія торговли въ этихъ странахъ. Въ 1787 г. торговый оборотъ Англіи съ западной Африкой и Марокко доходиль до 72,000 фун. стерлинговъ, въ 1810 — до 535,577 ф. ст., теперь онъ простирается до 3 милліоновъ. На мысь Доброй Надежды англичане живуть спокойнье, чьмъ въ Новой Зеландін, тогда какъ голландскіе боэры постоянно воюють съ базутосами. Войны съ кафрами научили здъсь англійское правительство, что лучше не трогать илеменъ, оставшихся еще независимыми.

Понятно, что тѣ изъ дикихъ народовъ, которые стоятъ на низшей ступени человѣческаго развитія, имѣютъ наименѣе шансовъ въ борьбѣ за существованіе. Какъ только похищена у нихъ свобода, они исчезаютъ весьма быстро. Такова судьба

уроженцевъ Новой Голландін и Вандименовой земли. Въ колонін Викторія считается еще 1,764 уроженца, въ южной Австралін 3,540, въ западной Австраліи всего 350. Герштеккеръ отзывается объ австралійцахъ одного изъ острововъ пролива Торреса, какъ о чрезвычайно добродушныхъ людяхъ и находитъ, подобно Myprayзу (Moorhouse), протектору южно-австралійскихъ племенъ, что первый поводъ къ враждъ и жестокости всегда подавали бълые. Вандименова земля можетъ считаться уже могилой своего народа, который не находиль никакой защиты противъ ссыльныхъ преступниковъ, или озлобленныхъ и огрубфвшихъ въ отечествъ и приносившихъ въ среду туземцевъ худтіе элементы европейской культуры. Доходило до того, что одинъ подобный злодьй, убивъ мужа, привъсилъ жень на шею окровавленную голову убитаго и гналь бъдную женщину такимъ образомъ предъ собою. Тому 50 лътъ число туземцевъ считалось еще до 6,000: они такъ быстро вымирали, что въ 1830 году хотвли перегнать всёхъ дикарей на полуостровъ Тасманію, но этотъ планъ не удался; въ 1842 г. ихъ частью уговорили, частью принудили переселиться на островъ Флиндерса въ проливъ Басса; въ 1843 г. изъ нихъ осталось въ живыхъ только 54; въ 1847 году ихъ еще переселили на Oyster-Cove въ проливъ Дантрекасто (d'Entrecasteaux). Здёсь епископъ Никсонъ нашель въ 1857 году только 16 человъкъ. Англійское колоніальное въдомство объявило въ 1840 г., что изъ 10 племенъ Вандименовой земли осталось въ живыхъ лишь 14 человъкъ: 9 женщинъ и 5 мужчинъ; изъ нихъ четыре лица каждаго пола состоятъ въ супружествъ, но дътей не имъютъ. Туземцы сами полагали, что перемена образа жизни принесла имъ смерть. Въ 1862 г. остались въ живыхъ только 8 человъкъ: 7 женщинъ и одинъ мужчина, съ которыхъ епископъ Никсонъ снялъ фотографические портреты и привезъ ихъ въ Европу. На праздникъ губернатора въ Гобардъ-тоунъ, главномъ городъ страны, въ 1864 г. присутствовали последние тасманцы: одинъ мужчина и 3 женщины, — остатки въ нъсколько лътъ угасшаго народа. Одна мѣстная газета уже составила имъ эпитафію: «Мы ихъ нашли дикарями; они прожили дикарями; они умерли дикарями».

«И такъ, вездѣ та же исторія, восклицаетъ Шафгаузенъ. Но какъ будто для доказательства, что и дикихъ народовъ одарила она непреодолимой способностью отстоять себя, грирода избрала негра. Сколько тысячъ лѣтъ топчутъ его въ грязь госнодствующіе народы: бьютъ его кнутомъ, какъ невольника, продаютъ, какъ товаръ, перевозятъ въ различныя земли, истя-

зують всевозможными способами, а онь все не погибъ и теперь, подъ защитой побъдоноснаго звъзднаго знамени Соединенныхъ Штатовъ, уже начинаетъ достигать благородной человъчности.

«Согласимся же наконецъ, что жалкое положеніе дикихъ народовъ, которые не увлечены образованностью, но живутъ съ
нею въ борьбѣ и становятся ея жертвами, — если не преступленіе, то позоръ для восхваляемой цивилизаціи. Конечно, возможно укротить дикаря, но культурѣ, при ея спѣшной работѣ,
недостаетъ на это ни терпѣнія, ни времени; культура скорѣе
жаждетъ удивленія, указывая, какъ въ 20 лѣтъ на мѣстѣ пустыни возникаютъ богатые города, и не заботится о томъ, что
почва удобрена кровью избитыхъ туземцевъ. Тамъ, гдѣ Кукъ
встрѣчалъ небольшія толпы бродящихъ дикарей, какъ въ Новомъ Южномъ Уэльсѣ, томъ стоятъ теперь города, блистающіе
европейской роскошью, съ великолѣпными дворцами, церквами,
университетами, библіотеками, музеями, театрами, газетами,
музыкальными торжествами, художественными выставками и
скачками.

«Какъ быстро развилась здёсь колонизація англичань! Новый Южный Уэльсь быль основань въ 1788 году, Тасманія въ 1803, Западная Австралія въ 1829 г., Южная Австралія въ 1836 г., Новая Зеландія въ 1840 г., Викторія и Кинслэндъ (Quensland, Королевина Земля) въ 1859 г. Австралійскія колоніи уже въ 1861 году имѣли до 1.184,838 человѣкъ населенія. Можетъ ли остановиться расширеніе цивилизаціи изъ-за того, что оно влечеть за собой исчезновеніе низшей расы?»

urarental, es a fortes enercons Hascould atta dororpadement

rates by to an educate the control of the control o

Annapani; one neosidity supercount one yachin man one

The all the roll of the state of

## ЦИВИЛИЗАЦІЯ И ДИКІЯ ПЛЕМЕНА.

markiture ab Hagaranskon dansa s rikora va a Maran

THE RESERVE WOMEN. THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE CONTROL OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

## 13. Европейскіе миссіонеры.

Намъ приходилось уже не разъ, при предшествующемъ разсмотрѣніи вліянія европейцевъ на низшія расы, говорить о религіозной пропагандѣ. Дѣйствительно, миссіонерство составляетъ одинъ изъ существеннѣйшихъ элементовъ отношеній Европы къ болѣе или менѣе дикимъ народамъ. Поэтому для насъ совершенно неизбѣжно коснуться этой стороны вопроса при его общемъ разсмотрѣніи и столь же неизбѣжно было людямъ, вовлеченнымъ въ пренія о вліяніи европейской цивилизаціи на дикихъ, обратить особенное вниманіе на дѣятельность христіанскихъ миссіонеровъ разныхъ западныхъ исповѣданій.

При этомъ прежде всего представляется еще другой вопросъ о томъ, каково вообще религіозное мышленіе у дикихъ народовъ? На сколько ихъ религія, при общемъ развитіи племени, способна отстаивать себя противу вліяній европейскихъ миссій, и насколько это общее развитіе дозволяетъ дикимъ племенамъ

понять учение миссіонеровъ?

Лэббокъ говоритъ \*, что много разъ утверждали, будто нѣтъ ни одной расы, не имѣющей религіи и какого-нибудь представленія о божествѣ; но нетолько это невѣрно, напротивъ, вѣрно именно противоположное. Большинство наиболѣе дикихъ племенъ, можно сказать, что почти всѣ они, по единогласному почти свидѣтельству путешественниковъ, находятся въ этомъ состояніи. Весьма легко собрать для этого огромное число свидѣтельствъ изо всѣхъ частей свѣта. Но если многіе путешественники ожидали найти всюду религію и убѣдились, почти противъ собственной воли, что представляется обстоятельство почти прямо противоположное, то возможенъ и тотъ случай, что иные путешественники слишкомъ поторопились отвергнуть

<sup>\*</sup> Y. Lebbock: «Pre-historie Times», 476 и слъд.

существованіе религіи у посіщенных ими племень. Какь бы то ни было, но ті, которые утверждають, что самый грубый дикарь вірить въ какое-либо божество, утверждають положеніе, совершенно противное очевидности. Прямое свидітельство путешественниковь въ этомъ случай подтверждается общимъ умственнымъ развитіемъ дикарей. Люди, съ трудомъ и то не во многихъ областяхъ мысли, дошедшіе до возможности выработать себі отвлеченныя понятій для предметовъ чисто чувственныхъ, и люди, относительно которыхъ существуетъ сомнівніе, есть ли въ ихъ языкі слева для этихъ понятій, едва-ли дойдутъ до отвлеченнаго представленія существъ, властвующихъ надъ міромъ, т.-е. до того, что съ нівкоторымъ правомъ можно назвать богами въ мионическихъ созданіяхъ народовъ.

Но совствить иное дело, если мы отнесемъ къ религии чувство суевърнаго страха и ожиданія, внушаемоє человъку явленіями природы, некоторыми предметами или действіями, словомъ огромную область предзнаменованій, гаданій, колдовства, волшебства и т. д. Лэббокъ соглашается, что этотъ родъ върованій встрычается повсюду, но замычаеть, что выра вы колдовство не исчезла и въ Европъ. Мы видъли выше изъ статьи Тэйлора, что это именно есть одна изъ нитей, связывающихъ настоящую цивилизацію Европы съ міросозерцаніемъ дикихъ народовъ. Сближеніе того, что въ дійствительности разділено; смішеніе случайныхъ обстоятельствъ явленія съ его причинами, мыслимаго о предметь съ реальнымъ предметомъ, знака съ вещью, субъективнаго съ объективнымъ; перенесение на предметы свойствъ человъка и поставление человъка въ рядъ прочихъ вещей, безъ различенія членовъ этого ряда, — вотъ главныя черты этого первобытнаго міросозерцанія, преимущественно связанныя съ непривычкою останавливаться на мысли и разбирать ея особенности, съ непривычкою различенія и отвлеченія.

И передъ этими-то людьми становятся другіе люди, вышколенные въ различеніяхъ и отвлеченіяхъ многов'єковою полемикою; люди, глубоко уб'єжденные, что догматы ихъ катехизиса
заключають всю истину и только истину, что каждое слово въ
немъ важно, каждая іота опред'єляеть будущее в'єчное блаженство или в'єчную гибель. Или приходять другіе люди (и къ
сожал'єнію, этихъ бываеть больше), которымъ собственно неважно ни обращеніе дикихъ, ни торжество истины, но которые
смотрятъ на себя, какъ на орудія той или другой секты, получающія такое-то жалованье и считають своею обязанностью
представить въ опред'єленный срокъ возможно длинн'єйшій списокъ обращенныхъ. Можно ли ожидать при такихъ условіяхъ

успъха? Конечно, нътъ. Въ этомъ случав факты являются очень положительнымъ подтверждениемъ вывода, который логически выходить изъ самыхъ обстоятельствъ дела. Некоторые отчеты въ этомъ случав должны производить на мыслящаго читателя полобное же дъйствіе, какъ слъдующій анекдоть, сообщаемый булдистомъ объ успъхахъ своей религи: «Послъ того, какъ истинная религія распространилась въ Индостан'в и среди самыхъ отдаленныхъ варваровъ, первосвященникъ и глава булдисткаго верованія, не видя между людьми ни одного, котораго следовало бы еще обратить, решился цивилизовать большую породу обезьянъ, называемую якча или ракча, ввести между ними религію Будды и пріучить ихъ къ соблюденію правиль, а также къ точному исполнению священныхъ обрядовъ. Дъло было поручено миссіи подъ руководствомъ священника, на котораго смотрели какъ на воплощение святаго Хомшимъ-Ботитасо (Khomchiem-Botitaso). Этотъ священникъ имълъ полный успъхъ и обратилъ огромное количество обезьянъ въ индійское върованіе». \* Надо полагать, что есть буддисты, которые читають это свидътельство о миссіонерскихь успъхахь сь благоговѣніемъ.

Въ преніяхъ 1860 г. въ парижскомъ обществе пришлось несколько разъ обращаться къ вопросу о пользе миссій, и мы выше привели некоторые изъ подобныхъ случаевъ, но спеціально обратились пренія на этотъ предметъ вследствіе словъ Перье \*\*, что «ригоризмъ англиканскихъ пасторовъ и ихъ вмешательство въ дела управленія» были виною вреднаго действія цивилизаціи на туземцевъ. Перье прибавиль, что англійскій путешественникъ Ирль (Earle) тоже полагаетъ, что эти миссіонеры не достигаютъ цели и что католическіе священники имеютъ более успеха, присовокупляя, что новозеландцы сделали успехъ въ цивилизаціи скоре вследствіе торговыхъ сношеній, чемъ подъ вліяніемъ миссіонеровъ.

Это вызвало возраженіе Госса (Gosse) въ защиту протестантовъ и новый отвътъ Перье. Тогда Бертильонъ поставилъ вопросъ нъсколько шире. Онъ сказалъ, что, размышляя о результатахъ религіознаго прозелитизма, онъ нашелъ самымъ труднымъ и всего ръже удачнымъ дъломъ — истинное обращеніе расы. У большей части расъ есть опредъленная религіозная тенденція, входящая въ составъ ихъ нравственныхъ особенно-

<sup>\*</sup> Цитата у Ranzi: «Oceanie» I, 37 и въ «Bulletins» I, 355 прим. Оригиналъ писанъ потибетски, переведенъ на монгольскій языкъ, а съ монгольскаго на французскій Клапротомъ.

<sup>\*\* «</sup>Bulletins». I, 331.

стей и переживающая частью всё перемёны религій. Новая религія получаеть отпечатокь старой, предшествовавшей ей въ этой же странё, и хранить этоть отпечатокь. Въ древности на всемь югё Европы господствоваль политеизмь; сёверныя расы, напротивь, гораздо меньше размножили своихь боговь. Монотеизмъ преобладаль, напротивь, въ расахъ семитическихъ.

«Въ началѣ нашей эры — продолжалъ Бертильонъ — идея семитовъ сдѣлалась основаніемъ всѣхъ религій Европы; но всякая раса поняла монотеизмъ по своему. На югѣ Европы христіанство получило отпечатокъ древняго политеизма. Реформація, которая была реакціей противу этой политеистической тенденціи, распространилась по всему сѣверу Европы въ германскихъ расахъ, но не могла проникнуть въ другія. Наконецъ, монотеизмъ во всей своей первоначальной простотѣ сохранился только у семитическихъ расъ.

«И такъ перемъна религій, изучаемая не въ личностяхъ, но въ цълыхъ народахъ, по большей части бываетъ лишь поверхностна. Принимая новый культъ, раса сохраняетъ свои преж-

нія понятія, которыя трудно искоренить».

Результаты миссіи у различныхъ народовъ Бертильонъ нашелъ весьма сомнительными. Ливингстонъ самъ сознается, что послѣ десятилѣтняго проповѣдыванія народамъ южной Африки, онъ даже не достигъ того, чтобы они усвоили возможность понятія о Богѣ. Въ другихъ мѣстностяхъ, конечно, часто случалось обращеніе въ христіанство, но у этихъ народовъ быстрое отреченіе отъ прежней религіи и принятіе новой было слѣдствіемъ нравственнаго насилія, которое могло не мало способствовать вымиранію расы.

Буденъ возсталъ \* съ особенной энергіей противъ мысли, что религія можетъ принадлежать къ расовымъ особенностямъ, и произнесъ длинную рѣчь въ доказательство, что религіи мѣнялись въ одной и той же расѣ, конечно не обративъ нисколько вниманія на то обстоятельство, что могло дойствительно измѣнить религію выше стоящее меньшинство, которое, при своемъ развитіи, уже болѣе обусловливалось движеніемъ мысли, чѣмъ расовыми особенностями; большинство же могло мѣнять лишь формы и названія, оставаясь при тѣхъ взглядахъ, которые обусловливались особенностями народа. Впрочемъ, Буденъ былъ правъ въ томъ отношеніи, что слово раса представляетъ слишкомъ общирную категорію для того, чтобы оно могло обусловить вѣрованія, на которыя имѣютъ вліяніе всю условія жизни

<sup>\* «</sup>Bulletins». I, 351 и слъд.

народа. Какъ бы то ни было, но Буденъ весьма решительно поставилъ тезисы, отрицающе положене Бертильона.

Эпоха 1860 г. была еще во Франціи неудобна для того, чтобы повести подобную полемику надлежащимъ образомъ. Бертильонъ объявилъ, что «эти пренія слишкомъ щекотливы» и что онъ не находитъ «полезнымъ проникать въ нихъ до основанія». «Есть предѣлы — сказалъ онъ — изъ которыхъ выйти я не хочу». Онъ ограничился аргументомъ въ пользу того, что религіозное вліяніе принадлежитъ къ тѣмъ, которыя производять въ расѣ наибольшее измѣненіе.

Этимъ споръ и кончился, хотя указанія на недостаточность миссіонерскихъ трудовъ высказывались случайно то тамъ, то туть. На то же встречаемь указанія въ разныхъ сочиненіяхъ. Такъ профессоръ Гохштетеръ, въ сочинении о Новой Зеландии, которое мы уже упоминали, и миссіонеръ Ричардъ Тэйлоръ въ другомъ сочинении по тому же предмету \* соглашаются оба въ томъ, что христіанская религія, которая считала въ Новой Зеландіи столько обращенныхъ, теряетъ ихъ въ последніе годы въ огромномъ числъ. Но объясняють они это явление различно. Миссіонеръ утверждаетъ, что виною тому преимущественно невъріе, безнравственность, замъчаемыя туземцами между европейцами, и дурной примъръ, подаваемый послъдними. Профессоръ говоритъ, что причина заключается въ томъ обстоятельствъ, что маорисы никогда дъйствительно и не были христіанами, что они приняли формы христіанскаго богослуженія и слова христіанскаго катехизиса, не проникнувшись смысломъ этихъ словъ и дъйствій, да и не имъли возможности это сдѣлать.

Шафгаузенъ, въ статъв, уже не разъ нами цитированной, говоритъ по этому поводу, что обращеніе дикарей въ христіанство часто составляетъ весьма нелегкую задачу по различію привычекъ ихъ мысли отъ мысли европейда. Одна женщина, изъ дикаго племени ахетасовъ, на Филиппинскихъ островахъ, возразила слѣдующее на увѣщаніе миссіонера: «какъ могу я вѣрить, что въ небѣ есть Богъ, когда камень, который я бросаю кверху, снова падаетъ на землю». Эскимосы долго противились всѣмъ стараніямъ миссіонеровъ братской общины, учредившей въ 1721 г. первую массію гъ Гренландіи; они выражали свое несогласіе слѣдующими словами: «покажите намъ Бога, котораго вы описываете, и мы повѣримъ, и будемъ служить ему; вы представляете его слишкомъ высокимъ и непонят-

<sup>\*</sup> Rich. Taylor: «The pait and present of New Zealand» (1868).

нымъ. Какъ намъ къ нему подступиться? Да онъ и самъ не будеть о насъ заботиться; мы призывали его, когда были больны и голодны, а онъ будто и не слышитъ. Ваше небо, ваши духовныя радости, ваше блаженство — все это хорошо быть можеть для вась; а намъ все это показалось бы нестерпимо скучно; намъ нужно тюленей, рыбъ, птицъ, потому что наша душа, какъ и тело, не можетъ безъ этого обойтись. Мы пойдемъ лучше къ Торнгарсуку; тамъ у насъ будетъ всего довольно и безъ малъйшаго труда». Мэльгаузенъ, всегда защищавшій дикихъ отъ грубости бълыхъ, спросиль однажды одного делавара, отчего онъ не ходить ни въ одну изъ сосъднихъ церквей. «Слишкомъ много лжи въ молитвенномъ домъ бълыхъ, — улыбаясь, отвётилъ охотникъ: — они говорятъ: не укради, а отнимаютъ землю у насъ, индіанцевъ; они говорятъ: люби ближняго своего, а сами не хотять молиться вмысть съ неграми. Много здёсь церквей: методисты, католики, протестанты, пресвитеріане; всякій хвалить себя, всякому другой нехорошъ. Церковь индіанца: луга, да лѣса; лѣса и луга говорять однимъ языкомъ!» Предводитель негровъ-галласовъ сказалъ миссіонеру Кротри: «намъ незачѣмъ переходить въ христіанскую в'тру; мы не видимъ, чтобы христіане были лучше насъ». «И какъ часто — говоритъ Шафгаузенъ — дъйствительно заслуживали европейцы этотъ строгій приговоръ необразованнаго сына природы, когда они сами отняли у себя всякое вліяніе на дикихъ своими безчестными поступками и дурнымъ примъромъ, ими подаваемымъ». Фонъ-Шерцеръ разсказываетъ объ удивительномъ упорствъ, съ которымъ нъкоторые изъ дикихъ народовъ, напр. индіанцы тропической Америки, продолжають исповъдывать свою въру, несмотря на то, что уже болье трехсотъ лътъ считаются христіанами. Еще и до сихъ поръ они прячуть своихъ идоловъ подъ христіанскими алтарями, предъ которыми молятся. Но, что действительно миссіонеры, ослепленные религіознымъ фанатизмомъ, похищаютъ дѣтей, тому Александръ фонъ-Гумбольдтъ приводитъ возмутительные примвры. Капитанъ Сноу говоритъ, что на Фалкландскихъ островахъ миссіонеры выманивали у матерей дѣтей, чтобы воспитать ихъ; но бълные дикари, прельщенные на минуту подарками, потомъ горько раскаявались въ своемъ поступкъ. Еще недавно дикари изрубили тамъ весь экипажъ одной шкуны, и когда пришель военный корабль, чтобы наказать ихъ, они отвічали, что не хотять имъть ничего общаго съ бълыми, которые крадутъ ихъ дътей.

Мы уже говорили, что вопрось о миссіонерской діятельности

быль спеціально возбуждень въ лондонскомъ антропологическомъ обществъ въ 1865 г. и тутъ были высказаны мнънія съ такою ръзкостью, что, можеть быть, иной читатель едва повърить возможности публичнаго произнесенія подобныхь річей въ Англін, которую у насъ прославили за ея крайне-шепетильное отношение ко всему обычному, общепринятому, респектобельному. Но эти представленія, совершенно върныя для Англін еще нъсколько льтъ тому назадъ, уже теперь не имъютъ столь обширнаго примененія, какъ прежде. Среди старой осторожной Англін все болье и болье раздается голосовь, непризнающихь никакого авторитета, кром'в науки и разума, при чемъ смівлость, привычная англичанину въ разборф всякаго вопроса, котораго онъ рышился коснуться, и здёсь разомъ бросаетъ оратора чрезъ всв еще недавно господствовавшія приличія въ самую жаркую полемику относительно предметовъ, прежде совершенно оставляемых вив полемики. Антропологическое общество сдвлалось однимъ изъ самыхъ ръзкихъ представителей этого направленія мысли въ последние годы и вызвало большую ненависть со стороны приверженцевъ старыхъ порядковъ. Но едва-ли какая либо полемика въ его средъ затронула такъ за живое щенетильную рутину старой Англін, какъ полемика о миссіонерахъ, о которой теперь пдетъ рѣчь. Здѣсь дѣло шло не объ отвлеченныхъ догматахъ или теоріяхъ науки, но объ одномъ изъ учрежденій, весьма вліятельных въ англійскомъ обществъ и, кромъ того, объ учрежденіи, извлекающемъ немалую сумму денегъ отъ доброхотныхъ дателей. Все, что мы изложимъ ниже, не имъетъ ни мальйшаго отношенія къ нашему обществу, и читатели могуть смотръть на ръчи Рида и его приверженцевъ лишь какъ на образцы особенныхъ, чужеземныхъ правовъ и привычекъ, намъ столь же чуждыхъ, какъ ръчи адвокатовъ, говорившихъ по процессу о подпискъ на намятникъ Бодену, чужды нашимъ адвокатамъ, какъ республиканскіе манифесты испанскихъ демократовъ чужды нашей политикъ. Но мы считаемъ полезнымъ привести эти пренія именно для того, чтобы наши читатели имѣли болѣе ясное понятіе о новомъ движачіи мысли въ Англіп, движеніп, у насъ мало извъстномъ. Особеннаго вниманія заслуживаетъ здёсь то обстоятельство, что пренія шли въ обществъ, имъющемъ сотни членовъ, и что въ преніяхъ принималь участіе епископь, который и самь, какь личность, не лишень интереса.

Пренія начались рѣчью Рида, путешественника нестолько ученаго, какъ туриста, написавшаго весьма интересную книгу

объ африканскихъ народахъ \*. Мы приведемъ его рѣчь въ отрывкахъ, собственными словами автора \*\*.

«Антропологія — началь Ридь — наука самая всемірная, самая всеобъемлющая. Она заключаеть все, что прямо или косвенно можеть пополнить наши знанія о человъкъ. Какъ естествоиспытатели, изучающіе человъка, мы работники на этомъ громадномъ безграничномъ полъ. Наше дѣло нетолько изслъдовать строеніе организмовъ и наблюдать привычки и нравы различныхъ разновидностей нашего вида, но и изучать тѣ физическія и нравственныя вліднія, которыя дѣйствуютъ какъ на тѣло, такъ и на духъ людей, принадлежащихъ къ этимъ разновидностямъ... Статья, которую я буду сегодня читать, принадлежить къ той вѣтви антропологіи, которая смѣло можетъ назваться соціальной наукой.

«Мы знаемь, что человъка видоизмѣняеть до извѣстной степени атмосфера, которой онъ дышетъ. Точно также есть у людей и нравственная атмосфера, различная въ разныхъ странахъ міра. Религія составляеть какъ бы кислородъ этой атмосферы

или всеобщій газъ.

«Нельзя сомнѣваться, что мы живемъ въ болѣе чистомъ воздухѣ, чѣмъ дикіе народы. Этотъ безспорный фактъ внушилъ тысячамъ изъ нашихъ восторженныхъ, но невѣжественныхъ соотечественниковъ странный замыселъ помочь злу. Они стремятся измѣнить религіозный климатъ цѣлыхъ материковъ, закупоривъ нашу нравственную атмосферу въ миссіонеровъ съ тѣмъ, чтобы съ большими издержками и трудами перевести ее въ чужія страны. Но извѣстно и даже гласно, что нѣкоторые избранные сосуды не были совершенно чисты. Многіе миссіонеры такіе невѣжды или такіе плуты, что предиріятіе подобнаго рода, еслибы и было возможно его осуществить, не могло успѣть въ ихъ рукахъ... Что касается меня, я хочу показать вамъ, что даже при самыхъ благопріятныхъ условіяхъ предпріятіе миссіонеровъ не что иное, какъ дурной мыльный пузырь и что британское христіанство никогда не можетъ процѣвсти на дикой почвѣ.

«Впродолжение моего нятильтняго пребывания въ экваторіальной Африкъ, все время, впродолжение котораго я не вхаль съ мъста на мъсто, было проведено мною подъ кровлею двухъ американскихъ миссіонеровъ: мистера Уэлькера въ Габунъ

\*\* «Journ. of the Anthr. Society» III (1865). CLXIII и слъд. При «Anthrop. Review», III.

<sup>\*</sup> W. Winwood Read: «Savage Afrika». Нѣкоторыя извлеченія изъ него были помѣщены въ покойномъ «Заграничномъ Вѣстникѣ».

и мистера Меккэя въ Кориско. Тамъ я убъдился въ совершенной пустотъ христіанскихъ миссій. Будь эти миссіонеры неспособные люди какъ уэслеяне (методисты) на Гамбіи и какъ большая часть англійскихъ миссіонеровъ на берегу Африки, я приписаль бы имъ самимъ неудачу предпріятія. Но они положительно осуществляли идеалъ миссіонера: это были люди практически-умълые и съ образованнымъ умомъ; ученые филологи не только по классическимъ языкамъ, но и по еврейскому; они свободно объяснялись на языкахъ тёхъ племенъ, съ которыми имѣли дѣло; они умѣли строить дома, управлять судномъ, однимъ словомъ дълать все, что заставило бы и бълыхъ и черныхъ признать ихъ замъчательными людьми. Я вполнъ убъжденъ, что никто лучше ихъ не съумъль бы привить въ Африкъ внглосансонское христіанство, еслибы это только было возможно. Но оно не привилось, и я приписываю эту неудачу не имъ, но той глупой системъ, которой они пожертвовали свою благородную жизнь.

«У каждаго изъ нихъ была своя конгрегація въ Габунѣ и въ Кориско, конгрегаціи очень маленькія. Но, къ несчастію, я нашель, что члены этого маленькаго союза не были честнѣе, правдивѣе, воздержнѣе или добродѣтельнѣе своихъ языческихъ братьевъ. Я убѣдился, что мои слуги-христіане, хотя и вѣровали въ Іисуса, и отказывались работать по воскресеньямъ, и высокимъ фальцетомъ распѣвали псалмы, тѣмъ не менѣе дѣлали нѣкоторыя умственныя резерваціи относительно осьмой заповѣди, а жены ихъ, судя по тому, что я слышалъ и видѣлъ, не отказывались нарушать весьма часто седьмую; говоря просто, я нашелъ, что всякая негритянка-христіанка была проститутка, а всякій негръ-христіанинъ — воръ.

«Миссіонеры признають, что нравственная перемѣна ихъ прихожанъ невидима для простаго глаза. Но нельзя оцѣнить того нравственнаго вліянія, которое производить наше поученіе, говориль мнѣ одинъ изъ нихъ. И онъ былъ правъ. Его оцѣнить нельзя. Нечѣмъ измѣрить это вліяніе. Его надо изобразить чрезъ x, который въ алгебрѣ означаетъ неизвѣстное число.

«Я приведу примъръ въ доказательство того, какъ мало дъйствительно вліяніе нашихъ миссіонеровъ на языческое суевъріє. Въ западной Африкъ, если умираетъ знатная особа, ея смертъ приписываютъ чародъйству. Служитель фетиша (fetichman) совершаетъ нъкоторые обряды и подъ конецъ обвиняетъ когонибудь въ колдовствъ. Обвиненнаго подвергаютъ испытанію, описанному много разъ, и если найдутъ его виновнымъ, что бываетъ почти всегда, то приговариваютъ къ болъе или менъе

мучительной смерти. Въ Габунѣ французскія власти скоро искоренили этотъ обычай, объявивъ, что всѣ принимающіе участіе въ приговорѣ будутъ повѣшены; но въ Кориско м-ръ Мэккей, впродолженіе 12 лѣтъ, напрасно старался прекратить обычай всѣми доводами разсудка и религіи. Во время моего пребыванія въ Кориско, я былъ свидѣтелемъ, какъ онъ напрасно просилъ пощады для женщины и ея ребенка, приговоренныхъ къ смерти за колдовство. Какая же польза отъ христіанской миссіи, если человѣкъ идетъ утромъ въ церковь, а вечеромъ сжигаетъ

живьемъ колдунью?

«Затьиь, джентльмены, я просльжу причины, препятствующія возрастанію христіанства въ Африкъ. Съ перваго взгляда кажется весьма возможнымь, чтобы языческая Африка сделалась, хотя номинально, христіанскою страной. У негровъ нѣтъ религін; у нихъ есть нъкоторые обряды, нъксторыя суевърныя фантазіи, но ніть символа віры, котораго бы они держались, какъ мукаммедане, буддисты или евреи. Они думають, что у всякаго народа есть свой богь и что богь бёлыхь могущественнее ихъ бога, потому что бълые гораздо богаче ихъ. Поэтому, когда имъ говорятъ, что если они откажутся отъ своего бога и будуть поклоняться богу бълыхь, онъ возьметь ихъ на небо бълыхъ, —они не оказываютъ никакого сопротивленія, потому что върять въ будущую жизнь, какъ и мы, хотя не воображають, что знають объ этомъ такъ много, какъ мы. Такимъ образомъ, когда португальцы основали первыя колоніи въ Африкъ, іезунты считали своихъ обращенныхъ тысячами; такъ что одинъ изъ іезунтовъ писалъ изъ Конго въ Европу, что во всемъ этомъ обширномъ государствъ нътъ ни одного негра, который не быль бы крещень. Но вскорт увидели, что хотя они и крестились (весьма часто только потому, чтобы всть соль, которую они очень любять, что входило въ составъ церемоніи) и называли себя христіанами, но не хотвли отказаться отъ многоженства и пришли въ негодование отъ дерзости иностранцевъ, осмълившихся заявить имъ подобное требованіе. Они не могли понять зависимости между бракомъ и религіей. Въ особенности женщины вышли изъ себя. Женщины всегда столны церкви, а разъ какъ этихъ столновъ болве не существовало, миссіонеры остались въ дуракахъ, а Конго возвратился къ язычеству.

«Протестантская церковь въ Африкъ отлучаетъ всякаго члена своего, живущаго въ многоженствъ, и это одно, конечно, помъшаетъ Африкъ сдълаться номинально христіанской. Соціальное положеніе негра опредъляется количествомъ его женъ; но, оставивъ въ сторонъ эти второстепенныя побужденія, довольно ска-

зать, что полигамія есть естественное состояніе женатаго человіка въ Африкъ и онъ уже, по инстинкту, никогда отъ нея не откажется. Полигамія въ Англін повлекла бы за собой страшный избытокъ народонаселенія; моногамія, напротивъ того, была бы въ Африкъ причиной истребленія негровъ.

«Что касается догматовь христіанской религіи, можеть ли дикарь понять ихъ? Можно ли растолковать ему, что Богъ одинъ и все-таки онъ въ трехъ лицахъ? Что Ветхій Завѣтъ — слово Божіе, которое не можетъ быть измѣнено и между тѣмъ Новий Завѣтъ отмѣнилъ его? Представьте себѣ положеніе негра въ Габунѣ. Онъ видитъ французскихъ католиковъ и американскихъ протестантовъ, отбивающихъ другъ у друга конвертитовъ, какъ будто двѣ соперничающія компаніи на акціяхъ; онъ въ недоумѣніи, кто изъ нихъ продзетъ настоящій товаръ, сирашиваетъ совѣта у свободно-мыслящаго торговца, который отвѣчаетъ ему, чтобъ онъ не слушаль ни того, ни другаго.

«Британское христіанство, повторяю еще, никогда не привьется въ Африкъ. Въ настоящее время Африка быстро обращается стараніями мусульманъ...

«Каждый путешественникь по Африкѣ знаеть, какіе быстрые успѣхи дѣлаеть религія пророка на этомъ материкѣ. Внѣ европейскаго горизонта совершается великая реформа. Я путешествоваль среди негровь-мухаммеданъ. Они воздержны, честны, правдивы. Во всякой деревнѣ я видѣлъ школу, въ которой маракутъ учитъ корану. Словомъ, я нашелъ, что новообращенный мухаммеданинъ на столько же превосходитъ новообращеннаго христіанина, на сколько и негра-язычника. Таково мое свидѣтельство, какъ путешественника по этой странѣ. Я нашелъ, что протестантскія миссіи не только хуже мухаммеданскихъ, но и вовсе безполезны.

«Я хорошо знаю, что есть люди, которые ни за что не повёрять, что христіанскія миссіи безполезны. Миссія, это—романъ религіи; а я думаю, что и пуритане должны внести въ свою жизнь хоть немножко поэзіи. Но тёмь, которые дёйствительно любять ближняго, скажу еще нёсколько словь. Я быль между самыми жалкими племенами Африки, и нигдё не видаль такой дёйствительной нищеты, какъ въ этомъ городё. Подписывая ващи гинеи на пользу миссіи въ чужой странё, вы крадете эти деньги у какого-нибудь умирающаго съ голоду англичанина. Посылая вашихъ миссіонеровъ въ страны, подобныя западной Африке, вы жертвуете жизнью, которая могла бы иначе быть полезною, если онъ дёйствительно хорошій человёкь; если же это лёнивый, пустой, безчестный человёкь, неспособный ни

въ чему другому (какъ многіе изъ нихъ) — вы покровительствуете лицемѣрію. Что касается до вѣчнаго блаженства негровъ, я думаю, лучше будетъ о немъ умолчать. Я сейчасъ доказалъ, что христіанство не возвышаетъ ихъ нравственнаго уровня».

Въ концѣ преній того же дня Ридъ сказалъ, что онъ видитъ лишь одно средство цивилизовать негровъ—это овладѣть прежде всею страной. Тогда Англія въ состояніи будетъ издавать законы противъ дикихъ обычаевъ туземцевъ и окончательно искоренить эти обычаи. Послѣ этого, чтобы обратить негровъ въ христіанство, необходимо, чтобы всѣ христіане были согласны

относительно своего религіознаго ученія.

Не только ръчь Рида, но и всъ пренія отличались весьма смілою и даже ръзкою постановкою вопросомь. Ридъ самъ выразилъ удивленіе, что его статья вызвала очень скромныя возраженія въ первый вечеръ, потому что сеслибы мивнія, въ ней высказанныя, были бы выражены назадъ тому 200 лътъ, его бы сожгли живымъ». Блэкъ (Blake) прямо объявилъ право члена антропологическаго общества высказать все то, что онъ находить нужнымъ. Бендишъ (Bendyshe) высказалъ, что общество должно искать истину всюду. Наконецъ, въ своей последней речи президентъ сказалъ, что слышалъ о желаніи многихъ духовныхъ сжечь его и многихъ другихъ членовъ антропологическаго общества, еслибы только они могли это сделать. Какъ же бы могли, спросиль онъ, богословы, учители катехизисовъ и символовъ въры, сдълать какое либо добро кому-нибудь? Ктото сказаль, что люди невърующіе ни въ какую религію «едвали заслуживають быть причисленными къ числу людей». Гэнть нашель, что это новое опредъление, совершенно неизвъстное антропологамъ.

Естественно, что споръ завязался жаркій и что раздраженіе върованій высказывалось гораздо болье, чьмъ научныя убыжденія. Впрочемъ, Гэнтъ постоянно старался возвратить пренія къ объективному взгляду на предметъ. Въ первой же своей рычи онъ сказаль, что вопросъ въ томъ, каковъ результатъ миссій? Это надо разобрать основательно и, прежде чымъ придти къ заключенію, надо старательно изучить факты. Надо изслыдовать, должны ли англичане посылать миссіонеровъ въ Африку или къ другимъ дикимъ народамъ, чтобы вмышиваться въ ихъ обычан и миннія, внушать имъ англійскую систему религіи и правственной философіи, англійскія понятія о соціальной наукь? Точно также надо изслыдовать, если одни вырованія негодятся для этихъ народовь, то не должны ли англичане имъ предло-

жить другія, для нихъ годныя? — Во второе засъданіе онъ выразиль свое неудовольствіе относительно неправильной и ненаучной формы преній, свое сожальніе, что они не получили болве точнаго характера. Относительно высказаннаго мивнія, что о предметь должны разсуждать лишь люди, заявившіе, что они христіане. Гэнтъ замѣтилъ, что надлежащимъ образомъ могуть разобрать вопрось лишь люди науки, обязанные смотрьть на всв вврованія одинаково, и въ антропологическомъ обществъ вопрось должень быть разобрань только съ научной точки эрвнія. Онъ сожальть еще о томъ, что въ споръ введены предметы, не долженствующие входить въ него. Въ третьемъ засъдании, послъ рвин епископа Колензо, Гэнтъ опять пытался установить вопросъ. Онъ напомнилъ, что слъдуетъ разсмотръть антропологическое значение предмета. Онъ высказалъ мивніе, что религія есть свидътельство расы. На сколько мы вліяли на дикихъ помощію нашихъ философскихъ идей? Какой результатъ имбетъ соприкосновение высшей расы съ низшей? Каково участие религии народа въ общемъ его состояніи? Если религія заключается въ въръ. то почему слабомыслящій африканець не върптъ? Это научный вопросъ, способный, по мнвнію Гэнта, освытить психологію первобытнаго человъка. На сколько можно племена пикихъ научить пониманію христіанства? Желательно знать ихъ психическое состояніе, чтобы знать, какое върованіе можно имъ внушить и что дъйствительно можетъ проникнуть въ ихъ умъ? Количество истины, заключающееся въ отдельныхъ религіяхъ. не можетъ подлежать преніямъ.

Уже изъ этого видно, что Гэнтъ не умѣлъ овладѣть преніями, поставить вопросы въ надлежащемъ порядкѣ, обособить ихъ й выдѣлить ясные научные вопросы отъ вопросовъ, затрогивающихъ личныя, религіозныя убѣжденія. Не мудрено, что предметъ, по самой сущности скорѣе ораторскій чѣмъ научный, вызывалъ постоянно болѣе утвержденій, чѣмъ доводовъ, болѣе раздраженія или насмѣшки, чѣмъ спокойнаго разбора.

Конечно, всего важнѣе было свидѣтельство путешественниковъ въ краяхъ, о которыхъ шло дѣло, и въ нихъ Ридъ нашелъ самую сильную поддержку. Уокеръ (Walker), изъ Габуна, сказалъ, что онъ 14 лѣтъ пробылъ въ Африкѣ и можетъ подтвердить достовѣрность большей части положеній, заключающихся въ запискѣ Рида, въ особенности тѣхъ, которыя касаются результатовъ трудовъ миссіи въ Габунѣ. Одинъ американскій миссіонеръ, пробывшій тамъ 23 года, признавался салъ, что всѣ труды его были положительно напрасны и что онъ не обратилъ въ самомъ дълъ (bona fide) ни одного человѣка. Всѣ,

T. CLXXXV. - OTI. I.

обращение, повидимому, въ христіанство, снова возвращались къ язычеству, и тѣ, которые получили болѣе обученія, были и величайшіе негодяи. Таковъ былъ результатъ американскихъ и англійскихъ миссій; немногимъ лучше былъ и результатъ французской. Уокеръ привелъ нѣсколько примѣровъ обращенія въ христіанство изъ корыстныхъ цѣлей, и продолженія языческихъ обрядовъ у тѣхъ, которыхъ считали христіанами. Онъ съ величайшимъ уваженіемъ отзывался о самихъ миссіонерахъ въ Габунѣ, но прибавилъ, что всѣ ихъ старанія обратить въ христіанство и цивилизовать туземцевъ были совершенно безуспѣшны.

Джорджъ Денисъ при этомъ разсказалъ анекдотъ, находящійся въ связи съ настояніями миссіонеровъ прежде всего уничтожить многоженство. Одинъ епископъ употръблялъ всевозможния старанія обратить въ христіанство одного африканскаго начальника, убъдилъ его удалить нъкоторыхъ женъ и надъялся, что тотъ скоро будетъ креститься. Но начальникъ никакъ не могъ разстаться съ двумя любимыми женами; епископъ же, съ своей стороны, никакъ не рѣшался уступить. Наконелъ, однажды, дикарь приходитъ къ епископу и товоритъ ему, что удалилъ одну изъ своихъ женъ и готовъ принять христіанскую въру. Епископъ чрезвычайно обрадовался этому извѣстію и спросилъ его, что же онъ сдѣлалъ съ своей женой? Каково было его удивленіе, когда тотъ ему отвѣчалъ, что онъ ее съѣлъ.

Въ другой разъ Уокеръ сказалъ, что долгое пребывание въ Габунь даеть ему право сказать, что въ последние 25 леть ни одна душа не спасена тамъ стараніями миссіонеровъ, въ чемъ они сознаются и сами. Что касается уничтоженія многоженства и невольничества въ западной Африкъ, онъ сообщилъ, что въ Абеокуть издавался миссіонерскій органь, гдв защищали то и другое. Касательно приписанія купцамъ деморализаціи негровъ. онъ сказалъ, что это отчасти справедливо, но замътилъ, что африканцы очень быстро перенимаютъ пороки европейцевъ и съ большимъ трудомъ усвоиваютъ ихъ хорошія качества. Онъ находить, что многоженство въ Африкъ охраняеть чистоту правовъ и не должно быть уничтожено. Женщины сами защищають этоть обычай, и въ Габунь неженатыхъ мужчинъ не болье, чъмъ женщинъ. Его знаніе страны позволяеть ему сказать, что христіанство теряеть тамъ почву. Нівсколько літь тому назадъ было много обращенныхъ и одно мъсто называлось городъ Інсуса Христа; но теперь всв возвратились къ язычеству и стали ворами, проститутками и еще хуже этого.

Капитанъ Бэртонъ, известный путешественникъ, поддержалъ всею своею епытностью мивніе Рида и привель обзорь фактовъ, заимствованныхъ изъ самыхъ разнообразныхъ странъ. О подпискъ въ пользу миссій онъ замътиль, что есть люди, главные доходы которыхъ заключаются въ африканской торговль, между прочимь, въ продажь неграмъ ядовитаго рома и доставленін имъ оружія, чтобы они могли лучше убивать другъ друга и обращать въ рабство. Тъмъ не менъе, эти люди подписывають большія суммы въ пользу миссій. Католическія и протестантскія миссіи въ настоящее время одинаково териятъ неудачи. О первыхъ говорили, что онъ слишкомъ уступчивы язычеству, но теперь это не такъ. Французскіе миссіонеры среди племенъ упда преследують фетишизмъ, но съ 1861 года не обратили ни одного человъка. Испанскіе миссіонеры дъйствують столь же неудачно въ Фернандо По съ 1858 г.; они даже не могутъ убъдить дикихъ женщинъ прибавить хотя вершокъ къ ихъ одеждъ, всего въ полфута длиною. Обширныя учрежденія, действовавшія въ XVI и въ XVII столетіяхъ въ Конго, нсчезли. Ихъ соборы разрушены, священники вымерли, и только кое-гав распятіе на шев у какого-нибудь язычника разсказываеть о быломъ времени. Да еще кое-гдъ въ память дикихъ врезались слова, потерявшія смысль. Одинь проводникь Бэртона, показывая грубый фетишъ, состоявшій изъ горшка съ жиромъ и перьевъ, назвалъ его meu Deus. Протестантскія миссін обвиняются въ слабости, и въ томъ, что ихъ женатые проповъдники, заваленные заботами о семью, умъютъ тратить ежегодно по полумилліону, который бы понадобился и въ другомъ мість. Миссін иміноть нерель собой христіань, мухаммедань и язычниковъ. Съ первыми имъ, быть можетъ, труднве всего вести дело. Мухаммедане, которыхъ Ридъ, по мненію Бэртона, справедливо назвалъ еретиками-христіанами, никогда не приступять кь ученію о Тропць. Изъ язычниковъ ть, которые имьють установившуюся минологію и установившійся культь, какъ китайцы, японцы, индусы, отвергли христіанство. Другіе приняли учение такъ, какъ его приняли южно-американцы на берегахъ Амазонской ръки, или остались ему чужды, какъ въ Африкъ. Во время осьмильтняго пребыванія въ западныхъ частяхъ Индостана, Бэртонъ имѣлъ случай видѣтъ результатъ современной проповъди миссіонеровъ. Пытки й висьлица Альбукерка обратили въ христіанъ жителей Гоа, и лишь инквизиція охраняла въ материнскомъ лонъ католицизма тъхъ, которые туда почали. Теперь миссін делають успёхь лишь въ некоторыхъ низшихъ кастахъ, а брахмановъ обращаютъ въ ерстиковъ ихъ религіи,

не болье. Не желая обвинять составителей миссіонерскихъ отчетовъ во лжи, Бэртонъ счелъ себя обязаннымъ высказать, что праски этихъ отчетовъ, безсознательно, можетъ быть, слишкомъ ярки. Общій ходъ діла таковъ: миссіонеръ начинаетъ съ жаромъ, пока, чрезъ болъе или менъе долгое время, не найдетъ, что онъ вьетъ веревку изъ песку. Наконецъ, утомленный варварствомъ прихожанъ, онъ впадаетъ въ апатію и живетъ жизнью возможно комфортабельною въ средъ семьи, стараясь находиться подъ защитою укръпленій и отрядовъ войска. Даже мормоны не имьють успьха въ своихъ обращенияхъ туземцевъ, а если они не имъютъ его, кто же можетъ на него надъяться? На западномъ берегу Африки главный центръ миссій въ Сіерра-Леоне. Всв негры въ Рэдъ-грэвв (Red-grave) христіане, но если кто искаль бы между ними болье чистую нравственность, высшее развитіе, тотъ очень ошибется. Щеркви и капеллы полны; воскресенье строго соблюдають въ томъ отношения, что пикто не работаетъ; но ихъ бы соблюдали точно также, еслибы они повторялись 365 разъ въ годъ. Мужчины плуты; женщины развратны; госпитали полны сифилитиками; воровства ежедневны. Кромв того, старыя вврованія всв существують; тоть самый, кто слушаетъ проповъдь въ Бэтель, идетъ поклоняться и Шанго, богу грома. Американскіе миссіонеры въ Либеріи и близъ мыса Пальма, несмотря на безспорное качество миссіонеровъ и на ихъ знакомство съ неграми въ самомъ отечествъ, оставили сосъднихъ негровъ столь же кровожадными и въ столь же стъснительномъ общественномъ стров, въ какомъ они были и прежде. Методисты дъйствують въ Гвинейскомъ заливъ и распространили свое вліяніе до Комаси, столицы ашантієвъ. Хорошъ успѣхъ, когда король тамъ убиваетъ ежедневно одного человъка, исключая лишь день своего рожденія. Нъсколько далье, по берегу тянется рядъ миссій, которыя или систематически враждебны всякому лицу, имъ чуждому и въ нихъ являющемуся, или извъстны многочисленными скандалами, или едваедва перебиваются среди совершенно равнодушнаго населенія. Въ Абеокутъ спорять о конвертитахъ епископалы и методисты, съверные баптисты и южные баптисты, даже въ послъднее время католики. Объ этомъ городъ, который зовутъ «почти христіанскимъ». Бэртонъ выражается, что это «пропасть мерзости»; приношение людей въ жертву весьма обыкновенно и жители имѣютъ самую дурную репутацію, начиная съ Сіерра-Леоне до

Въ Біафрскомъ заливѣ находится пять торговыхъ центровъ, изъ которыхъ два заключаютъ миссіи. Въ одномъ изъ нихъ

(Old Calabar) встрѣчаются вещи такія возмутительныя, какъ нигдъ. Другой (Camaroons) есть мъсто хроническихъ убійствъ. О миссіяхъ на Нигерѣ Бэртонъ не могъ говорить съ авторитетомъ очевидца, но замѣтилъ, что путешественникъ Бэйки (Baikie) предпочелъ держаться отъ нихъ возможно далве. При бъгломъ обзоръ западнаго берега Африки, Бэртонъ нашелъ. что самый старый центръ англійской миссіи есть и самое развращенное ея поселеніе. Язычники тамъ вообще лучше обращенныхъ въ христіанство. Последніе также избивають детей, приносять людей въ жертву, убивають колдуній и испытывають невинность подсудимаго помощью яда. Христіанство плаваеть на поверхности ихъ ума, но Мумбо-Джумбо живетъ внутри его. И въ южныхъ штатахъ Съверной Америки Бэртонъ нашелъ, что негры, рожденные и воспитанные въ Америкъ, смъщиваютъ христіанство съ върованіемъ отцовъ. Извъстна жалкая участь миссій на Замбези. Когда Бэртонъ вернулся изъ Африки въ 1859 году, одинъ господинъ спросилъ его мивніе на счеть новаго предпріятія въ этихъ містностяхъ. Бэртонъ отвіналь, что люди, отправляющиеся туда, могуть сделаться самоубійцами, если имъ это угодно, но что съ ихъ стороны было бы убійствомъ брать съ собою женъ и дътей. Относительно миссіи въ Момба, истратившей уже 12,000 фун. стер., Бэртонъ разсказаль следующее. Въ 1857 г. у миссіонера недалеко отъ Момбы отъ встрътилъ негра, видъ котораго побудилъ его держать ножъ на готовъ. Миссіонеръ сказалъ, что этотъ негръ ему очень дорогъ, такъ-какъ это первый конвертитъ, и его приготовило къ христіанству горе, именно гибель всёхъ родныхъ, что вызвало съумасшествіе, продолжавшееся (а можеть быть, и продолжающееся) иять лътъ. Положеніе христіанства въ Абиссиніи слишкомъ извъстно; кромъ того, послъднія событія имъли слъдствіемъ, что данныя Бэртона могуть считаться устарвлыми. Вэртонъ заключилъ свой обзоръ словами, что какъ ни непріятна истина, но лучше знать ее.

Гэррисъ (Harris) изъ Шербро, вслёдъ за Бэртономъ, сильно нападалъ на христіанскихъ конвертитовъ на западномъ берегу Африки, въ особенности въ Сіерра-Леоне, гдё онъ провель 10 лётъ, а также на систему, вошедшую въ обычай у миссіонеровъ. Одинъ изъ нихъ, женившійся на негритянкѣ, былъ выгнанъ изъ миссіи. Онъ согласился съ Ридомъ, что мухаммеданскіе конвертиты гораздо лучше, а христіанскіе хуже язычниковъ. Въ другой своей рёчи, гораздо длиннёйшей, одъ призналъ, что десятилётній опытъ убёдиль его въ безуспёшности труда миссіонеровъ и въ напрасной тратѣ денегъ на это.

Англійскіе миссіонеры держать себя въ Африкъ слишкомъ далеко отъ своей паствы, чуждаются труда, заботятся слишкомъ о комфорть и о хорошемъ объдь. Негръ же, какъ весьма переимчивое существо, старается перенять и это, что дълаетъ его положительно вреднымъ членомъ общества. Относительно многоженства, Гэррисъ замътилъ, что оно вовсе не отмънено въ Африкъ и бракъ до сихъ поръ тамъ комедія. Женщина живеть съ мужчиной пока у нея родится ребенокъ; тогда они остаются вмёстё и вступають въ бракъ или расходятся, какъ вздумается. Что касается до миссіонеровъ, то и ихъ въ нѣкоторомъ смыслъ можно назвать полигамами. Вообще миссіонеръ теряеть двухь, трехъ и даже четырехъ женъ впродолжение своего пребыванія въ Африкъ, и ихъ ему поставляють заново, какъ всякій другой товаръ. Онъ пишеть въ Англію, что жена его умерла; комитетъ высылаетъ ему изъ Англіи полдюжины фотографических портретовъ, изъ которыхъ онъ выбираетъ, и затвиъ, ему высылаютъ жену съ первымъ судномъ. Когда туземцы видять это, вы можете быть увърены, что они получаютъ не очень высокое понятіе о священномъ таинствъ брака, и если имъ говорять что-либо по этому новоду, они отвъчають: все это хорошо для васъ, бълыхъ; вамъ стоптъ только послать за женщиной, если она вамъ нужна, и вамъ ее вышлютъ. Весьма дурное мивніе получаеть посвтитель Сіерра-Леоне о духовныхъ общинахъ, когда видитъ, какъ ведутъ себя конвертиты въ церквахъ. Мужчины и женщины бросаются на землю, какъ бы въ конвульсіяхъ и со страшнымъ крикомъ, точно съумасшедшіе. Гэррисъ подтвердиль и то, что негры, обученные христіанству, сохраняють всю свою въру въ фетишей и то, что споры сектъ производятъ вредное вліяніе на негровъ, которые разсуждають такъ: бѣлые увѣряють, что всѣ они поклоняются одному Богу, следують одному Спасителю; почему же они въчно спорять, и нъть двухъ секть, идущихъ одною и тою же дорогою въ небо? Кто изъ нихъ правъ? Въ Фритоунъ однажды всв миссіонеры стали проповедывать противу католиковъ, которые заводили тамъ миссію. Это послужило лучшей рекламой. Усивхи мухаммеданскихъ проповъдниковъ въ Африкъ безспорны. «Я думаю — сказаль Гэррись — что причина этого въ простоть ихъ религіознаго ученія. Они (проповъдники) не оспаривають части в рованій другихъ секть; они говорять, что всв религіи хороши и вврны и всв пророки были хорошіе люди; они допускають, что Христось быль пророкъ, и что Мухаммедъ быль пророкъ послѣ Христа. Для ума туземцевъ это гораздо легче понять, чёмъ всё мелкія ссоры

обълыхъ и то, что воть этот путь прямой потому что это путь мой и т. д.» Школы миссіонеровъ тоже плохи. Онб приготовляють лишь ученыхъ попугаевъ, которые могутъ читать библію и молитвы и никакой другой книги. Мальчики и дбвочки не научаются ничему полезному и потому составляютъ главный источникъ для пополненія тюремъ. Гэррисъ заключилъ тфмъ, что гораздо бы лучше деньги, растрачиваемыя безполезно на миссіи, употребить на фермы и составить миссіи мельниковъ, земледфльцевъ и т. д. Это бы скорфе могло дать полезные результаты.

Боллэртъ (Bollaert) напомниль, что, со времени открытія Америки и введенія въ нее христіанства, мечъ христіанъ и ихъ пороки сократили населеніе съ 120 милліоновъ краснокожихъ до 12 милліоновъ. Влэкъ поддерживалъ мивніе, уже высказанное, что споръ христіанскихъ сектъ всюду лишь затрудняетъ обращеніе туземцевъ.

Чэрнокъ (Charnock) указалъ еще разъ на малый успъхъ миссій и на то, что христіанство должно было исчезнуть предъ мухаммеданствомъ всюду, гдв его встрвтило. Онъ замвтилъ, что есть много причинъ, противод виствующихъ усивху христіанскихъ миссій въ Африкъ: 1) христіане не могутъ согласиться между собою на счеть того, каково должно быть настоящее христіанство; следовательно, странно было бы ожидать, что туземцы Африки будуть ихъ умиве. 2) Миссіонеры, проповёдуя, не соединяють слово съ дёломъ, какъ проповёдники ислама. 3) Климатъ, въ большей части Африки, не благопріятствуетъ предпріятіямъ миссіонеровъ. 4) Мухаммеданское богослужение подходить ближе къ образу жизни и обычаямъ туземцевъ. Едва-ли хотя одинъ негръ обратился бы въ христіанство безъ усилій ніскольких пламенных умовъ. Какъ только они удалялись, негръ снова возвращался къ язычеству. Чэрнокъ выразилъ надежду, что миссіонерскія общества поймутъ свои заблужденія и не будутъ тратить время въ пустыхъ разглагольствованіяхъ и сорить деньгами съ цёлью обратить въ христіанство африканскую расу. «Если въ нашъ коммерческій вікь — сказаль онь — христіанство возможно, то существуютъ тысячи необращенныхъ на нашей родинв, и еще болье такихъ, которыхъ можно спасти отъ голодной смерти леньгами, безполезно растрачиваемыми въ Африкъ».

Надо сказать правду, что ораторы, говорившіе въ польз миссіонеровъ, не выказали ни таланта, ни сдержанности, ни даже полемическаго искусства. Борнардъ Оуэнъ (Burnard Owen) прочелъ длиннъйшую рѣчь, полную выписками изъ оффиці-

альныхъ отчетовъ и сомнительными свидетельствами въ пользу миссій и ихъ дізтельности; тогда какъ именно отчеты подвергались сомнению и книжныя свидетельства опровергались единогласно всёми наличными путешественниками въ разныхъ странахъ. Ридди (Reddie) два раза говорилъ длиннъйшія ръчи. которыя не имъли даже интереса, какъ сборники фактовъ, что безспорно Оуэнъ пытался сдълать. Кром'в того озлобление людей этой партіи высказалось въ безпрестанныхъ личныхъ нападкахъ и бросаніи грязью въ противниковъ, въ особенности же на Рида (который, должно сознаться, даль поводъ къ тому нъсколько легкомысленными выраженіями въ своей книгь объ Африкв). Они высказали даже странное требованіе, чтобы противники христіанскихъ миссій высказали, какая ихъ въра и съ точки зрвнія какой религіи они говорять. Решились объявить только убъжденныхъ христіанъ компетентными судьями въ дъль пользы миссій, и мы выдьли выше, что отвытиль на это

Но всв ждали съ нетеривніемъ рвчи епископа Колензо, присутствовавшаго при преніяхъ и получившаго громкую извъстность своими богословскими сочиненіями, гдв онъ критически отнесся въ библін, а также тімь обстоятельствомь, что его хотвли удалить изъ епископства за его еретическое ученіе, но не могли сдёлать этого, потому что при составлении закона не имълось въ виду, что будутъ когда либо епископы, непризнающие безусловной истины библейскихъ текстовъ. Такимъ образомъ еретикъ остался епископомъ Наталя. практика въ отношении дикихъ народовъ придавала его словамъ большой авторитеть, а свободное отношение его къ самымъ основамъ христіанскаго ученія не позволяло заподозрить его слова въ узкомъ клерикализмѣ. Онъ произнесъ очень длинную рвчь \*, которая, правду сказать, далеко не была столь полна фактами и свёжимъ анализомъ очевидца, какъ того можно было ожидать. Большая часть ея относилась къ богословскимъ спорамъ, едва-ли интереснымъ для антропологовъ и совершенно неумъстнымъ въ антропологическомъ обществъ. Лишь нъкоторыя мъста относились къ настоящему вопросу.

Епископъ Колензо призналъ очевиднымъ, что въ обществъ научныхъ явслъдователей выражение религиозныхъ мнъний должно быть свободнымъ и ограничиваться лишь общественными приличиями, которымъ долженъ слъдовать всякий, кто знаетъ, что, для многихъ присутствующихъ, можетъ быть оскорбитель-

<sup>\* «</sup>Journ. of the An. S.» ССХLVIII в савд.

но и больно слышать его слова. Въ ръчи Рида онъ нашелъ мивніе довольно распространенное, что дъятельность миссіонеровъ безполезна, отчеты ихъ невърны или полны пустяками и что лучше дать суммамъ, употребляемымъ на поддержку миссій, другое назначеніе. Но Колензо выразилъ свое полное убъжденіе, что труды миссіонеровъ между дикими полезны для послёднихъ, несмотря на огромные недостатки этихъ трудовъ. Это убъжденіе придало ему, по его словамъ, ръшимость спокойно посмотръть въ глаза дълу, сознаться въ ошибкахъ, изучить ихъ причины и посмотръть, какъ бы ихъ исправить.

Колензо обявиль, что онь отвергаеть аргументь вь пользу миссій, основанный на вѣчной гибели язычниковь, если они не услышать проповѣди христіанства, причемь нечего взвѣшивать стоимость дѣла. Но и придавать особенное значеніе потерѣ денегь и жизни въ этомъ случаѣ, онъ не рѣшался, такъ-какъ и деньги и жизнь тратять въ другихъ случаяхъ въ большемъ числѣ и еще менѣе производительно, напримѣръ въ крымской войнѣ или въ войнѣ противъ кафровъ. Одинъ корабль, погибшій въ бурѣ во время первой войны, унесъ цѣнность, способную поддержать сотню миссіонеровъ и ихъ семей впродолженіе четверти вѣка; а затраты на войну противъ кафровъ способны бы были оплатить впродолженіе того же времени 10,000 учителей, которые бы, вѣроятно, измѣнили состояніе этихъ племенъ и устранили бы опасность подобныхъ войнъ на будущее время.

Но говорять, что изъ ничего ничего и не выйдеть. Результаты трудовъ миссіонеровъ безконечно малы и 10,000 учителей въ четверть въка неспособны поднять дикихъ изъ ихъ варварства. Колензо полагалъ, что факты доказали пользу миссій, хотя бы какъ распространителей цивилизаціи, и что варварскіе народы Европы сами обязаны своимъ успахомъ въ значительной степени миссіонерамъ. «Въра и любовъ — сказалъ епископъ — никогда не пропадаютъ даромъ. Если ни одинъ атомъ вещественной вселенной не можеть быть истреблень, эти вещи. болье реальныя и болье драгоцыныя, не могуть совершенно погибнуть. Безъ нихъ человъкъ быль бы лишь умное животное. Но мы знаемъ, что и война со всеми ел ужасами, была благод вяніемъ для челов вчества, по обширности поля, которое было ею открыто для двятельности впры и любви, для героизма обязанности, для проявленія мужества, терпінія, выдержки, настойчивости и самоотверженія. Поле д'вятельности миссій, несмотря на нравственные и умственные недостатки тъхъ, которые на немъ работаютъ, есть другое такое же поле, и въ немъ

оборотная сторона навърно менье достойна порицанія». Отъ миссіонеровъ ожидаютъ слишкомъ многаго и въ слишкомъ короткое время. При этомъ Колензо развилъ въ подробности многочисленныя препятствія дівтельности миссіонеровь и сказаль, что онъ не придаетъ никакой цены быстрымъ и значительнымъ успъхамъ миссіонеровъ среди дикихъ. Онъ не въритъ подобнымъ успъхамъ, потому что они неестественны, несогласны съ опытомъ и потому призрачны. Желательно имъть не отдъльное насилование процесса въ немногихъ случаяхъ, но общій успривичку привичку привичку къ промышленности и прочный процесъ умственнаго, нравственнаго и религіознаго развитія, хотя бы этоть процессь быль весьма медленъ. «Что за польза, спрашиваетъ Ридъ, отъ христіанскихъ миссій, когда человѣкъ утромъ идетъ въ церковь, а вечеромъ сожигаеть живьемъ кольдунью». Но два въка тому назадъ лучшіе люди въ Англіи поступали точно также, люди, замъчательные ученостью и благочестіемъ, «и я вовсе не увъренъ-прибавилъ епископъ еретикъ-что и теперь ивтъ между нами людей, которые бы сожгли еретика, еслибы могли это сдёлать». Посмотримъ на дёло миссіонеровъ надлежащимъ образомъ, «не въ смыслъ попытки спасти нъсколько отдъльныхъ душъ отъ ввинаго огня, но въ смыслв поднятія цвлой расы къ истиниому достоинству человъка, какъ сына божія, какъ существа, одареннаго умственными, нравственными и духовными (Spiritual) способностями»; въ такомъ случав это одна изъ самыхъ высокихъ, интересныхъ и благородныхъ дъятельностей, которой мы можемъ посвятить наши силы. Епископъ Грей, одинъ изъ главнъйшихъ противниковъ Колензо, обвиняль его въ томъ, что опъ не увеличилъ число пунктовъ миссіонерской двительности въ Наталв. Колензо оправдывался и недостаткомъ средствъ, но въ особенности недостаткомъ людей, которымъ, по широтъ ихъ чувствъ, по образованности ихъ ума и по высотв ихъ взглядовъ, можно было довърпть подобное двло. «Конечно, если главная цвль заключается въ размноженін числа преподавателей христіанскаго ученія; если люди нужны только для того, чтобы пичкать умъ туземцевъ символами веры и катехизисомъ и чтобы воспитать некоторое число людей-попугаевъ повторяющихъ догматическія фразы и формулы, то недостатка въ орудіяхъ не будеть, особенно потому, что доходъ и положение миссіонера несравненно выше того, до чего могуть подобные учителя достичь въ отечествъ». Большой недостатокъ настоящей англійской системы миссій видить Колензо въ томъ, что англійскіе миссіонеры не практическіе люди,

не знають медицины, ремесль, земледёлія и только богословы. Если не учить туземцевь той или другой отрасли промышленности, то миссіонерская дёятельность не можеть ожидать никакого успёха, а второстепенные помощники въ этомъ отношеніи, при недостаточности содержанія, безполезны.

Относительно многоженства Колензо призналь дёломъ личнаго мнёнія, а не правиломъ церкви, обязанность, наложенную на конвертитовъ прогнать всёхъ женъ, кромѣ одной. Онъ полагалъ, что новообращеннымъ въ такомъ случаѣ слѣдуетъ посовѣтовать воздержаться отъ крещенія, но жить христіанами или слѣдовать примѣру Авраама, который былъ «угоденъ Богу» и со многими женами. «Какъ христіане, вы не можете жениться на нѣсколькихъ женахъ заразъ, но вы не должны обманывать тѣхъ, которыя уже жены ваши, и нарушать обязанности, законно на себя принятыя по вашимъ туземнымъ обычаямъ. Вы не должны обижать вашихъ женъ и дѣтей изъ-за эгоистической надежды спасти вашу собственную душу».

Колензо резюмировалъ свою рѣчь въ мысли, что дѣло миссіонеровъ нетолько научить читать библію, или употреблять нъкоторую литургію, или повторять опредъленный катехизись или символь въры. Формы «Молитвенной книги» (Prayer book) непереводимы на языкъ зулу, но можно научить зулу молиться въ такихъ же простихъ формахъ, какъ молится ребенокъ. «Истинный миссіонеръ — сказалъ епископъ — отправляется, какъ «наследникъ всёхъ вёковъ» для того, чтобы сообщить своему ближнему тв блага, которыми онъ самъ обладаетъ, какъ дары всеобщаго отца, и такимъ образомъ всякій бѣлый, научающій туземцевъ промышленности и ремесламъ цивилизованной жизни, можеть быть на дёлё, а часто и бываеть истиннымь благовъстителемъ Божьей любви иля своихъ ближнихъ». Главнаго льла Колензо ожидаеть отъ школь, заводимых в государствомь, чуждыхъ сентаторскимъ взглядамъ, школъ, гдъ бы сообщалось элементарное обучение, которое бы для мальчиковъ, оказывающихъ наибольшіе успъхи, могло бы продолжаться въ другихъ центральныхъ школахъ, также чуждыхъ сектамъ. Сто человъкъ умныхъ свътскихъ учителей, обладающихъ ремесленными знаніями и являющихся въ племена не судьями, а помощниками и совътниками, могли бы, по его мижнію, сделать очень много. И, по мивнію Колензо, цивилизованныя націи обизаны это сдълать для дикихъ племенъ. «Можемъ ли мы, какъ нація, допустить, чтобы они страдали отъ дурныхъ последствий соприкосновенія съ цивилизаціей, въ то время, какъ мы господствуемъ въ ихъ землъ и собираемъ съ нихъ подати, и можемъ

ли не стремиться распространить на нихъ главное дёло цивилизаціи — воспитаніе? Или можемъ ли мы, какъ нація, хладнокровно предоставить религіознымъ сектамъ ссориться изъ-за ихъ мелочныхъ особенностей, тогда какъ народъ гибнетъ, по крайней мѣрѣ въ этой жизни, отъ языческаго невѣжества, лѣности, пороковъ и предразсудковъ?»

Колензо объявилъ подъ конецъ, что не можетъ допустить высказанной мысли, будто «каждый подписывающійся на гинею въ пользу миссіи въ чужихъ странахъ, отнимаетъ эту гинею у какого нибудь голодающаго англичанина», потому что считаеть труды, направленные на благо людей безъ различія расы, столь же высокими и благородными, какъ научные труды, на которые не жальють ни денегь, ни жизни. О бережливости же следуеть говорить лишь тогда, когда каждый ограничить свои расходы крайне необходимымъ для самаго себя и для своихъ близкихъ, и станетъ отдавать все остальное нуждающемуся населенію въ отечествъ; и не въ формъ милостыни, а въ формъ хорошо обдуманныхъ и хорошо организованныхъ учрежденій для поднятія уровня низшихъ классовъ. «Короче, будеть ли эта братская деятельность иметь место въ отечестве или заграницею, въ ней важна не «гинея», не деньги, а любовь, въра и духъ самоотверженія».

Несмотря на свою длинноту, на много ненужнаго, а частью и на поклонение инымъ идоламъ, которые уже отжили свое время, все-таки рѣчь Колензо отличалась такою широтою воззрѣній и теплымъ сочувствіемъ д'ялу, на которое онъ посвятиль всю свою жизнь, что собственно она заключила серьёзныя пренія. Клерикалы не ръшились возражать очень сильно, и только въ некоторыхъ замечаніяхъ высказали свое раздраженіе, темъ болье, что существенный, экономическій вопросъ рышился вы ихъ пользу. Опаснъйшій противникъ объявиль миссіи полезными, а пока ихъ миссіи преобразовались бы въ миссіи по его мысли, могло еще утечь много воды. Дерзкіе титаны, съ такою ръзкостью напавшіе на новый Олимпъ, тоже нашли лучшимъ пойти на уступки. Ридъ объявиль, что онъ говориль противъ христіанскихъ миссій, какъ ихъ ведутъ обыкновенно, а не противъ миссіи, какъ ею руководитъ епископъ Колензо. Опъ радовался, что собрание слышало правду, такъ-какъ, можетъ быть, это быль первый примёрь, что миссіонерь рёшился на публичномъ собраніи открыто говорить правду. Ридъ выразиль свое сочувствіе миссіонерству съ цілью ремесленною, торговою, впоследстви же и съ научною. Французы поступали такъ на берегахъ Сенегала, потому что имъли дъло съ мухаммеданами,

дѣти которыхъ не пошли бы въ ихъ школы, еслибы тамъ учили религіи. Но въ настоящее время миссіонерство составляетъ романъ религіи, и пройдетъ много времени прежде, чѣмъ этотъ романъ оставятъ въ сторонѣ. Обязанность путешественника указать на ошибки, которыя могутъ быть исправлены. Ридъ полагалъ, что сами миссіонеры не откажутся отъ нововведеній. По его мнѣнію, настоящихъ враговъ миссіонерскаго дѣла надо искать въ Англіи между направителями миссіонерскихъ трудовъ, людьми, которые вовсе не понимаютъ значенія этихъ трудовъ.

Уэллесъ (Wallace) выразиль также полное согласіе съ воззрѣніемъ епископа на этотъ предметъ. Дѣйствительно, по его
мнѣнію, дикихъ народовъ слѣдуетъ просто учить. Зулу, съ которыми имѣлъ дѣло Колензо, стоятъ, по умственному развитію,
значительно выше многихъ другихъ племенъ, напримѣръ туземцевъ Австраліи, которые не могутъ считать далѣе 3 или 5 и
не понимаютъ, что 2 и 3 составляетъ 5. Такимъ народамъ совершенно безполезно говорить о религіи, потому что они не
въ состояніи понять, что это значитъ. Увѣренность, что миссіонеръ дѣйствуетъ не изъ себялюбивыхъ намѣреній, а исключительно изъ одного желанія добра — всегда производитъ хорошее дѣйствіе и, по мнѣнію Уэллеса, она можетъ лучше всего
повліять на народъ.

Упомянемъ еще о замѣчаніи Дэнбаръ Гиса (Dunbar Heath), который приплель къ вопросу дарвинизмъ, высказавъ, что миссіонеры и дикіе, живя рядомъ, вступаютъ въ борьбу и видоизмѣняютъ нравственно другъ друга. И онъ призналъ цѣлью миссіонерства не спасеніе душъ, а возвышеніе человѣческихъ расъ вообще.

Споры въ парижскомъ и лондонскомъ обществахъ, точно также какъ свёдёнія, имёщіяся изъ другихъ источниковъ, нисколько не доказываютъ полной невозможности низшимъ расамъ подняться до болёе высокой ступени человёческаго развитія, ступени, которая можетъ даже стоять довольно высоко; но точно также они не могутъ убёдить, что всё расы человёка дойствительно равны по способностямъ и могутъ стать современемъ рядомъ въ общечеловёческомъ развитіи. Одно доказано почти безспорно, что нынъйшій строй европейской цивилизаціи, со своею смёсью средневёковыхъ привычекъ и научныхъ стремленій, положительно гибеленъ для низшихъ расъ. Европейцы, въ нынѣшнемъ своемъ состояніи, несутъ въ другія части свёта нетолько общечеловёческій элементъ, ими выработанный, но еще многочисленныя особенности, привитыя имъ исторією, или климатическими условіями, п эти-то особенности, вносимыя

насильно въ чуждый строй, въ чуждыя условія, действують какъ истребительный ядъ на чуждыя илемена, или мъщаютъ имъ заимствовать отъ европейцевъ и чисто-человъческія начала. Мы не говоримь уже о той зв рской беззаботности, съ которою иныя низшія племена были предоставлены полному истребленію. Что европейскія приличія, европейская обычная нравственность, европейские схоластические споры неприложимы къ чуждымъ племенамъ, это весьма нетрудно понять, особенно когда вспомнимъ, что и въ самой Европъ всъ эти остатки добраго стараго времени въ глазахъ трезвыхъ мыслителей перестали уже быть идолами, которымъ должно приносить въ жертву все человъческое. Но пропаганда знанія и справедливости въ ея чистой формъ не была еще пробована никогда. Ее собственно требують всв тв, которые надвются поднять низшія расы.  $E_e$ имьють въ виду и люди, подобные Колензо, хотя они и не могуть еще отстать отъ привычки примъшивать къ ней хотя какой нибудь остаточекъ преданій добраго стараго времени. На эту пропаганду согласятся и ть, которые скептически относятся ко всякой попыткъ инвилизовать дикихъ или даже отринають возможность это сделать.

Но способна ли ныньшиля Европа къ подобной пропагандѣ? Не слишкомъ ли въ нее въѣлись средневѣковые остатки, чтобы она могла отречься отъ нихъ въ своемъ миссіонерствѣ среди дикихъ? Мы видимъ, что до сихъ поръ, въ своей собственной средѣ, Европа не рѣшается выдѣлить сектаторскія направленія изъ своихъ школъ, на подобіе Америки, сдѣлавшей это котя частью. Возможно ли же, чтобы мѣра, на которую не рѣшаются у себя дома, была принята при отдаленныхъ учрежденіяхъ? Едва ли не вѣроятнѣе, что самой Европѣ предстоитъ еще періодъ обновленія и внутренней реформы, прежде чѣмъ ея миссіонеры среди дикихъ будутъ дѣйствительно «наслѣдниками всѣхъ вѣковъ», а не муравьями, проповѣдующими величіе

своихъ муравейниковъ въ средв осъ и пауковъ.

## 15. Фазисы человъческаго развитія.

Самый сильный аргументь въ пользу возможности развитія низшихъ рась нѣсколько подобенъ тому, который высказывають защитники такъ-называемаго произвольнаго зарожденія и измѣненія видовъ. Было время, когда организмы не существовали, потомъ они появились; значитъ, организмы могутъ зарождаться отъ неорганическаго вещества. Было время, когда нынѣшніе виды организмовъ не существовали, потомъ они

явились; значить они развились изъ другихъ видовъ. Было время, когда всѣ люди стояли на той же ступени, какъ ныньшніе самые неразвитые дикари, потомъ явились разныя формы исторической жизни; значить, изъ нившаго состоянія дикости можетъ племя развиться до состоянія современныхъ наивысшихъ расъ.

И не только изъ низшаго состоянія до высшаго можеть дойти и долженъ быль дойти человъкъ. Ему приходилось выйти изъ животнаго состоянія и дойти до человъческаго. Лэббокъ, какъ мы видели выше, высказываетъ мивніе, что проствишія ремесла были самостоятельно изобрътены у различныхъ племенъ, въ раздичныхъ частяхъ свъта. Онъ думаетъ \*. что еще и теперь мы можемъ проследить, какимъ образомъ люди дошли или могли дойдти до этихъ изобретеній. Говорять, что иныя обезьяны часто употребляють въ дело дубины. и бросають въ непріятелей палками и каменьями; мы знаемъ, что онв вкладывають каменья между раковинами устрины, чтобы достать животное \*\*, и круглыми камнями раскалывають оръхи: отъ этого до употребленія остраго камня чтобы різать. шагъ, кажется, невеликъ, и его въ одинъ счастливый день совершили наиболее развитые изъ нашихъ предшественниковъ, а другіе быстро усвоили. Когда остріе притуплялось, камень бросали, и отыскивали другой. Потомъ, случайно или обдумавъ, могли найти, что круглые камни раскалывають не только орбхи, но и другіе камни, и такимъ образомъ дикарь могъ дойти до того, что сталъ самъ дълать для себя заостренные камни. Сначала, какъ мы видимъ въ ископаемыхъ остаткахъ, они были грубы и шероховаты, но мало по малу удары, при обделкъ ихъ, стали наносить разсчитаннъе, осторожнъе; и наконецъ нашли, что для обдёлки камня удобнее и лучше во всёхъ отношеніяхъ дійствовать давленіемъ, чімъ ударомъ. Отъ давленія до полированія тоже весьма недалеко. Изготовляя кремневыя орудія, конечно, замічали искры; полируя, нельзя было не замътить, что камни нагръваются, и вотъ какимъ образомъ, въроятно, были открыты два способа добыванія огня.

Чимпанзе строить себъ шалаши, весьма похожіе на жилища нѣкоторыхъ дикарей. Слѣдовательно, наши первые праотцы могли знать это ремесло; если же они не пошли такъ далеко, то впослѣдствіи, когда они начали заниматься охотою, они, конечно, подобно всѣмъ племенамъ охотниковъ, дополняли недостаточность

\*\* Archiv etc. II, 331.

<sup>\*</sup> J. Lubbock: «Pre-historic Times». 475.

своего оружія хорошимъ знаніемъ образа жизни и привычекъ животныхъ, которыхъ они преслѣдовали. Бродя по лѣсамъ, они не могли не видѣть жилища, устроиваемыя различными животными, а видя эти жилища, люди могли перенять ихъ, и строить такія же жилища себѣ.

У эскимосовъ нътъ глиняной посуды, они замъняють ее выдолбленными камнями, окружая ихъ по краямъ возвышеннымъ слоемъ глины. Слой этотъ могли дёлать толще, камень уменьшать, и наконець увидъли, что можно обойтись и безъ него. Въ теплыхъ странахъ, для содержанія жидкостей, укотребляются деревянные сосуды, или скорлупа некоторыхъ плодовъ, напримъръ, кокосовыхъ оръховъ, и пр. Они не могутъ, конечно, противиться дъйствію огня, но если ихъ съ наружной стороны обмазать глиной, то они противостоять ему. - Есть данныя, что подобныя, постепенныя улучшенія были совершены, въ недавнее время, у многихъ отдёльныхъ племенъ \*. Можно бы привести множество подобныхъ фактовъ, гдъ, весьма простымъ, и, повидимому, совершенно естественнымъ образомъ, доходили до значительныхъ открытій. Весьма невъроятно, чтобы подобный успёхъ, однажды достигнутый, быль когда нибуль забыть.

Не замѣчено, говоритъ Тейлоръ, чтобы какой нибудь народъ, выучившись сучить нитки веретеномъ, или добывать огонь верченьемъ, помощью ремня, потомъ перешелъ къ болѣе грубому способу, и сталъ обходиться безъ этого орудія; да и трудно вообразить себѣ подобную вещь. «Слѣдовательно, низшія расы, нынѣ существующія, должны стоять по крайней мѣрѣ на той ступени развитія, на которой стояли наши нраотцы, когда они стали распространяться по поверхности земли, произошло ли это распространеніе изъ нѣсколькихъ различныхъ пунктовъ на земной поверхности, или изъ одного, вблизи тѣхъ мѣстностей, о которыхъ говоритъ Джибсонъ \*\*.

Въ какомъ же положении находились они тогда? Они не имѣли глиняной посуды, потому что и до сихъ поръ, или по крайней мѣрѣ до позднѣйшаго времени, не имѣли ее ни эскимосы, ни полинезцы, ни австралійцы, ни нѣкоторые сѣверо и южно-американскія племена, и еще многіе дикари. У нихъ не было лука и стрѣлъ, такъ-какъ и то, и другое было неизвѣстно австралійцамъ и новозеландцамъ; ихъ лодки, вѣроятно, были самой грубой работы; они были наги и не умѣли прясть; они

<sup>\*</sup> Tylor: «Early History of Mankind». 269.

не имѣли понятія о земледѣліи и вѣроятно не имѣли домашнихъ животныхъ, кромѣ собакъ. О менѣе употребительныхъ оружіяхъ они, вѣроятно, тоже не имѣли понятія. Даже праща и дротикъ, вѣроятно, были имъ неизвѣстны, точно такъ, какъ и щитъ.

Копье, которое есть не что иное, какъ остріе ножа, посаженное на длинную ручку, и палица, которая, въ сущности, только длинный молотокъ — единственныя оружія, которыхъ существованіе можеть быть допущено у нашихъ первыхъ предшественниковъ. Они, кажется, единственныя всеобщія и естественныя оружія человъка.

Можетъ показаться страннымъ, какъ человѣкъ, въ началѣ, могъ убивать дичь; но мы должны припомнить, что если человѣкъ былъ неискусенъ, животныя были довѣрчивы. Всѣмъ извѣстно, какъ ручны птицы на необитаемыхъ островахъ; осторожность животныхъ и искусство человѣка вѣроятно выработывались вмѣстѣ.

Такъ же можно разсуждать и относительно умственнаго состоянія дикихъ народовъ. Весьма нев роятно, чтобы наши первые предки умъли считать до десяти, такъ-какъ многіе изъ существующихъ расъ не идутъ далъе четырехъ.

Съ другой стороны, трудно предполагать, чтобы человѣкъ могъ находиться еще на низшей противъ вышеупомянутой степени развитія. Въ тропическихъ странахъ, человѣкъ, конечно, могъ питаться плодами, и жить, какъ живутъ обезьяны. Бэтсъ говоритъ, что такъ живутъ нѣкоторыя бразильскія племена. «Обезьяны, говоритъ онъ, ведутъ совершенно такую же жизнь, какъ и индіанцы парарауты (Paràrauate)».

Но перейдя въ болѣе умѣренный климатъ, наши предки необходимо должны были, по крайней мѣрѣ отчасти, питаться животной пищей. Вѣроятно тогда, если только не ранѣе, ножъ превратился въ копье, а молотокъ въ палицу.

Многіе предполагали, что челов'ять распространялся на поверхности земли рядомъ постепенныхъ «переселеній». Но переселенія, собственно, свойственны уже сравнительно высшей организаціи. Кром'я того, зам'ячено, что географическое распред'яленіе челов'яческихъ расъ совпадаетъ съ распред'яленіемъ другихъ животныхъ формъ; и такъ, несомн'янно, что челов'яческій родъ распространялся по поверхности земли, мало помалу, годъ за годомъ, также какъ въ настоящее время, медленно, но в'ярно европейскія растенія распространяются на почя'я Австраліи.

Съ тъхъ поръ, когда наши предки, вооруженные только копът. CLXXXV. — Отд. I. ями и дубинами, бились за свое существованіе съ животными и проходили первый фазисъ человвческаго существованія, — съ этого, вполнт до-историческаго времени, для ттак народовъ, которые жили историческою жизнью, прошли долгіе періоды, обозначенные различными формами общественнаго строя. Когда мы сближаемъ отдаленные пункты этого долгаго развитія, они кажутся намъ столь мало сходными, что мы прежде всего готовы ихъ отнести къ немногимъ существенно различнымъ фазисамъ общественной жизни.

Въ такомъ случав между дукостью и современной цивилизаціей существуетъ обрывъ. Но очъ существуетъ не только между ними. Жизнь бедуина, калмыка, жизнь древняго германца въ его лъсахъ, еще болъе древняго арійца, шедшаго въ Европу, до разделенія новыхъ народовъ, наконецъ жизнь среднев вковаго феодала — все отлично отъ нашей современности, и отъ жизни австралійца или пещернаго человіка-людовда. Классификація составляеть такой привычный логическій пріемъ, что ее неудержимо стремились приложить къ соціальнымъ формамъ, какъ только, въ последній періодъ, стала разработываться соціальная наука. Начиная съ грубой классификаціи охотниковъ, кочевыхъ и осъдлыхъ, придумано было много классификацій, при чемъ старались все полнве охарактеризовать каждый фазисъ общественной жизни. Одну изъ такихъ попытокъ, слъдуя Шарлю Фурье, внесъ Пелларенъ въ пренія парижскаго антропологическаго общества въ 1867 г., и при этомъ затронулъ нвкоторыя стороны въ понятіи о цивилизаціи, заставляющія насъ обратить вниманіе на его річь.

«Антропологическое общество—сказалъ Пелларенъ,—судя по характеру нѣкоторыхъ преній, происходившихъ въ немъ, ставитъ себѣ цѣлью не только разрѣшеніе задачъ, касающихся нашего предмета, какъ ни важна уже, сама по себѣ, и эта цѣль; оно имѣетъ еще, если я не ошибаюсь, благородное стремленіе способствовать улучшенію положенія предмета своего

изученія, въ настоящемъ и въ будущемъ».

Подобная постановка вопроса неизбѣжно вызывала критику современной цивилизаціи. Уже Лартэ замѣтилъ, что «наша эпоха еще оставляетъ громадное мѣсто желанію лучшаго» \*. Пелларенъ рѣшительно всталъ на эту точку зрѣнія, говоря, что слѣдуетъ еще провѣрить, не промѣняли ли мы инстинктивную грубость низшаго соціальнаго быта на другіе пороки, присущіе настоящей общественной формѣ цивилизованныхъ наро-

<sup>\*</sup> См. гл. 4.

довъ, пороки, которые, при болье правильномъ общественномъ строъ, были бы, можетъ быть, устранены, при чемъ общество сохранило бы драгоцънныя завоеванія цивилизаціи «или, прибавилъ Пелларенъ, выражаясь точнье, завоеванія, сдъланныя наукой въ фазись цивилизаціи».

По мижнію Пелларена, вопрось, возбужденный Брока, требуеть сравненія различныхъ строевъ общества, черезъ которые проходило человъчество, что, безспорно, входить въ программу антропологическихъ изслъдованій. Различное ограническое строеніе человъческихъ расъ несомивнию вліяеть на способность ихъ къ тому или другому общественному строю. Но, въ свою очередь, общественный строй, въ которомъ живеть народъ, вліяеть сильно на органическія наклонности; онъ развиваеть иныя изъ нихъ, измѣняя формы тѣла, особенно черепа, въ которомъ заключается органь всѣхъ умственныхъ проявленій.

Между общественнымъ строемъ и органическимъ строеніемъ существуетъ взаимное соотношение. Оно проявляется, по мижнію Пелларена, не только въ общемъ превосходствъ черепа личностей, жившихъ въ лучшей общественной средв, относительно размвровъ и формъ, но и, по замвчанію Гратіолэ, въ большемъ разнообразіи головъ личностей въ передовыхъ обществахъ, и въ многочисленнъйшихъ индивидуальныхъ особенностяхъ этихъ головъ. Такъ, собрание череновъ цивилизованнаго народа будеть представлять болье разнообразія въ сравненіи съ собраніемъ череповъ дикаго племени. Между последними. мы найдемъ менъе уклоненій, какъ въ размърахъ, такъ и въ формъ. Однообразіе въ строеніи череповъ, по мнѣнію Педларена, указываетъ на весьма отсталое, почти неподвижное общественное устройство, а разнообразіе свидітельствуєть о большей сложности общества и дальнъйшаго его движенія на пути прогресса. «Такъ что-прибавляетъ онъ, - мы направляемся не къ равенству, а къ серін разнообразій, всь члены которой движутся прогрессивно».

Замѣтимъ, что послѣдняя мысль совершенно совиадаетъ съ теоріей Герберта Спенсера, что дифференцированіе въ обществѣ составляетъ явленіе, соотвѣтствующее его прогрессу, но это дифференцированіе выражается большимъ обособленіемъ мичностей, а не спеціализаціей ихъ занятій, какъ, повидимому, допускаетъ Спенсеръ \*. Возвращаемся къ рѣчи Пелларена.

Со времени появленія первыхъ покольній человька на землі,

<sup>\*</sup> См. статью Спенсера «Соціальный организмъ» въ I томѣ «Опытовъ», «Теоріи прогресса»; тамъ же и разборъ первыхъ выпусковъ Спенсера въ «Женскомъ Въстникъ» 1867.

до нашего времени, человъчество жило въ обществахъ столь различнаго строя, что пришлось дать имъ различныя названія. Пелларенъ предложилъ слѣдующую серію соціальныхъ устройствъ, идущую отъ наиболѣе отсталой къ наиболѣе прогрессивной. Состояніе дикое, патріархальное, варварское, цивилизованное. Образцы ихъ доступны и въ наше время наблюденію.

Раса составляетъ, повидимому, главную причину боле продолжительной остановки народа на низшей ступени общественнаго строя, или его боле быстраго соціальнаго развитія, но раса — не единственная причина. «Я замвчу — при этомъ сказаль ораторъ — что это обстоятельство (раса) представляетъ роковой фактъ, измвнить который не можетъ человвкъ; и спрашиваю себя, можетъ ли оно, въ какомъ-либо случав, сдвлать для некоторыхъ расъ безусловно невозможнымъ когда-нибудъ подняться по общественной лестнице до той ступени, на которой находимся мы, народы цивилизованные, и даже пойти выше насъ».

«Утвердительный отвъть быль бы смертнымъ приговоромъ низшихъ расъ, предназначенныхъ, такимъ образомъ, на полное исчезаніе. Мнъ кажется невозможнымъ подписать этотъ приговоръ. Я върю, что если ихъ старшіе братья придутъ къ нимъ на помощь, съ искреннимъ желаніемъ блага, съ разсудительностью и самоотверженіемъ, то наши меньшіе братья всевозможныхъ цвѣтовъ кожи и всевозможнаго физическаго строенія, будутъ способны когда-либо стать въ условія развитія, и особенно въ условія общественной гармоніи, до которыхъ еще далеки и мы въ настоящее время. И можетъ быть, въ этомъ именно, то-есть въ несовершенствъ нашего общественнаго строя, и кроется главная причина того, что мы не можемъ подвинуть дикія и варварскія племена, населяющія почти двътрети обитаемой поверхности земнаго шара, на путь цивилизаціи.

«Намъ не удается ихъ общественное воспитаніе; причина тому лежить, можеть быть, на столько же съ нашей стороны въ недостаткъ способностей, нужныхъ воспитателямъ, какъ и съ ихъ стороны въ недостаткъ способностей, нужныхъ воспитываемымъ».

Это естественно привело Пелларена къ высказанію своего основнаго положенія относительно цивилизаціи, именно что имвилизація, въ его глазахъ, не есть окончательная форма человъческаго общежитія, а только переходная форма, какъ и всъ остальныя.

Разбирая вопросъ, каковы были эти формы, онъ указалъ на послъдовательность, принятую Ог. Контомъ въ развитіи религіозныхъ ученій (фетишизмъ, политензмъ, монотензмъ) на эпохи, отмѣченныя Кондорсэ, но остановился преимущественно на ученіи Шарля Фурье, отъ котораго онъ заимствовалъ свою серію.

Фурье, по мивнію Пелларена, строже другихъ распредвлиль серію общественныхъ формъ или періодовъ. Онъ выставилъ, какъ ихъ признаки, нетолько виды промышленности, въ нихъ встрвчающіеся, и пріємы въ нихъ употребляемые, но также, и главнымъ образомъ, отношенія личностей между собой, положеніе массы, и въ особенности женщины. Положеніе работника и женщины—вотъ, по его мивнію, истинное мврило обществен-

наго прогресса.

Кром' того, Фурье не см' шиваль степень промышленныхъ успъховъ и промышленнаго могущества общества со степенью благополучія, которое общество доставляеть большей части своихъ членовъ. Въ этомъ отношеніи строй жизни дикихъ племенъ, такъ далеко отставшихъ отъ другихъ народовъ по могуществу промышленности, вовсе не даетъ массъ чувствовать наиболье горечи, притъсненій, униженій и всевозможныхъ бъдствій. У нихъ вождь не такъ самовластно распоряжается подчиненными, какъ позднайшие правители-патріархи, предводители періода варварства, и даже монархи періода цивилизаціи, когда захвать власти освящается волей Божіей, а большинство заковывается въ болве крвикія цвии, или вследствіе соединенія духовной и политической власти въ одніхъ рукахъ, или вслъдствіе постоянной коалиціи объихъ властей, для порабощенія большинства, удержаннаго въ положеній низшихъ классовъ; какъ-то: невольниковъ, паріевъ, феллаховъ, крипостныхъ, виллановъ и пролетаріевъ.

Дикарь, берущій свою пищу тамъ, гдѣ ее находить, работающій только вслѣдствіе собственныхъ потребностей, не заботясь о завтрашнемъ днѣ, ни для себя, ни для своего семейства, во многихъ отношеніяхъ гораздо счастливѣе невольника временъ патріархальныхъ и варварскихъ или даже бѣдняка цивилизаціи. Этотъ послѣдній, среди своихъ лишеній и нищеты, видитъ вокругъ себя наслажденія, къ которымъ онъ не имѣетъ права прикоснуться, подъ страхомъ кары законовъ, охраняющихъ права собственности. Его несчастіе увеличивается отъ постояннаго раздраженія, при видѣ счастія другихъ. Ничего подобнаго не испытываетъ дикарь. Голодая самъ, онъ не видитъ вокругъ себя сытыхъ людей. Лишенія его зависять отъ общаго хода природы, какъ-то: отъ недостатка дичи или плодовъ и корней, служащихъ ему пищей. Эти лишенія не представляются результатами условныхъ общественныхъ отношеній.

«Итакъ, некоторые писатели — говоритъ Пелларенъ — имвли право сказать, что дикарь, въ зародышномъ состояніи своего общества, пользуется некоторыми естественными правами, которыя были отняты позднейшими обществами у массы народа, безъ достаточнаго за то вознагражденія». Судя по разсказамъ нькоторыхъ путешественниковъ, каждый дикарь призывается на совъть своего племени, подаеть свой голось по вопросу о миръ или войнъ съ сосъдями, разсуждаеть о предстоящихъ экспедиціяхъ и пр. Следовательно, онъ обладаете некоторыми гарантіями отъ воинственныхъ фантазій своего вождя, «гарантіями прибавляетъ Пелларенъ — которыхъ не им'вютъ нетолько подданные какого-либо султана, что само собой разумвется, но и жители многихъ цивилизованныхъ государствъ». При этомъ Пелларенъ касается вопроса, который за два года предъ этимъ возбудиль жаркій спорь въ лондонскомъ антропологическомъ обществъ, именно слабыхъ успъховъ миссіи между низшими расами. Онъ находить, что было бы странно приписывать исключительно-органическимъ недостаткамъ то отвращение, которое выказываетъ большинство дикихъ народовъ, или даже всв они, къ поученіямъ миссіонеровъ и къ стараніямъ ввести европейскія привычки въ ихъ образъ жизни. Допустивъ, что это одна изъ причинъ ихъ сопротивленія религіозному поученію и перемѣнѣ обычаевъ, было бы весьма односторонне взваливать все на несовершенство ихъ организма. «Почему бы не спросить себя говоритъ Пелдаренъ — точно ли наши поученія не представляють ничего противнаго естественнымъ законамъ разума, и даже справедливости? А если представляють, что мудренаго, что простой, здравый смысль дикаря, согласный въ этомъ случав съ разумомъ философа, отказывается принять изръчение credo quia absurdum, одного изъ самыхъ знаменитыхъ отцовъ (западной) церкви? Дикарь можеть замътить разногласіе нашихъ миссіонеровъ различныхъ испов'єданій, насчетъ догматовъ и обрядовъ, не весьма добросовъстные пріемы нашихъ купцовъ, строгое подчинение дисциплинъ нашихъ солдатъ и матросовъ; всего этого едва-ли не достаточно, чтобы дикарь недовърчиво относидся къ тому, что мы ему даемъ, взамънъ его независимости. Не следуеть ли объяснить это непобедимое отвращение сдълаться колесомъ въ машинъ цивилизаціи, какъ протестъ самой природы противъ несовершенства общественнаго меха-

«Изъ предыдущаго получается практическое заключеніе, что, можетъ быть, следовало бы вести сдержанне религіозную пропаганду между дикими, по крайней-мере до техъ поръ,

пока наши теологи различныхъ сектъ не достигнутъ сами до соглашенія въ основаніяхъ подобнаго поученія; следовало бы тоже пока воздержаться отъ дъйствія на народы путемь реформъ, и самое лучшее было бы, можетъ быть, отказаться временно отъ всякаго вмѣшательства въ ихъ образъ жизни. Эти пріемы должна бы намъ внушить, по моему мнѣнію, разумная любовь къ ближнему въ отношени къ дикимъ, пока мы можемъ представить имъ лишь довольно дурные примфры, передать имъ лишь пагубныя побужденія и привычки, не говоря уже о многочисленныхъ заразительныхъ элементахъ. Исторически доказанъ фактъ, что вездъ, гдъ европейцы соприкасались съ туземцами другихъ частей свёта, оставшимися въ более или менъе первобытномъ состояніи, это соприкосновеніе повело или къ истребленію тувемныхъ расъ, какъ въ Америкѣ, или къ ухудшенію ихъ положенія, какъ на всемъ западномъ берегъ африканскаго материка, вследствие торговли неграми, возбудившей вождей къ постояннымъ войнамъ, для пріобретенія невольниковъ съ пѣлію продажи.

По свидътельству путешественника Ливингстона, народы внутреннихъ частей материка, не имъвшіе никакихъ сношеній съ европейцами и не испытавшіе воздъйствія этихъ сношеній, сохранили болье кроткіе нравы; обращеніе вождей съ подданными гуманнье, чьмъ у народовъ ближайшихъ къ берегу, испытавшихъ вліяніе сношеній съ цивилизованными націями.

«Скажу мимоходомъ, что слѣдовало бы умѣрить нѣсколько наше усердіе въ дѣлѣ религіозной пропаганды и соціальнаго вмѣшательства относительно населеній далекихъ странъ. Не обсуждая вопроса, который, какъ дѣло благочестія, не подлежитъ моему разсмотрѣнію, я невольно спрашиваю себя, можно ли считать разумнымъ дѣйствіемъ любви къ ближнему, напримѣръ, налогъ въ нѣсколько су на дѣтей нашей страны, для выкупа маленькихъ китайцевъ, тогда какъ вдругъ, и какъ бы случайно, мы замѣчаемъ, въ одинъ прекрасный день, что у насъ, во Франціи, погибаетъ ежегодно нѣсколько тысячъ грудныхъ младенцевъ, отъ недостатка ухода и попеченій?»

Возвратясь въ общимъ соображеніямъ, Пелларенъ обратилъ вниманіе на много разъ высказанное замѣчаніе о сходствѣ развитія человѣчества съ развитіемъ отдѣльной особи въ различные періоды ея возраста. Онъ нашелъ, что это сходство, хотя и существуетъ вообще, но оба процесса развитія представляютъ, въ частностяхъ, замѣтныя различія. Такъ, напримѣръ, у отдѣльной особи всѣ части организма развиваются вмѣстѣ; никогда не бываетъ, чтобы одинъ органъ достягъ

развитія зрѣлаго возраста, въ то время, какъ другіе оставались бы въ періодѣ дѣтства. У человѣчества, напротивъ, мы видимъ, какъ нѣкоторыя группы остаются еще на низшей ступени дикости, между тѣмъ, какъ другія уже достигли той ступени, на которой возможна обработка наукъ и искусствъ въ обширныхъ размѣрахъ. Но допустимъ, что человѣчество должно составить когда-либо одно цѣлое, несмотря на разнообразіе этнологическихъ его особенностей. «Это единство — говоритъ Пелларенъ — провидѣли нѣкоторые древніе философы; его, при самомъ возникновеніи своемъ, громко заявило христіанство; его, наконецъ, поочередно приняли, и придали ему все болѣе и болѣе опредѣленную форму, философы XVIII столѣтія, и основатели соціалистическихъ школъ XIX столѣтія».

Въ такомъ случав, Пелларенъ находитъ естественнымъ, что отсталыя части догонятъ передовыхъ. Возможность солидарности всего человвчества, въ нравственномъ и соціальномъ отношеніи, Пелларенъ подтверждаетъ аналогією эпидемій, которыя безразлично передаются отъ особей одной расы особямъ другой.

Какъ бы то ни было относительно будущаго, но относительно прошедшаго Пелларенъ призналъ, что общественная жизнь человъчества проявлялась, смотря по времени и по мъстности, въ формахъ ръзко отличающихся одна отъ другой, и что инвимизація есть не что иное, какъ одна изъ этихъ формъ, стоящая, пока, выше всъхъ остальныхъ на пути прогресса.

Съ мивніемъ Пелларена согласился въ засвданіи 1-го августа Баррье, который, впрочемъ, отказался отъ развитія своей мысли, когда Голенъ заявилъ желаніе спорить, требуя объясненія, обозначаютъ ли термины—дикость, патріархальность, варварство, цивилизація—періоды развитія одного и того же общества, или формы, въ которыхъ остаются общества, однажды въ нихъ попавшія. Долли, очевидно, употреблялъ терминъ «цивилизація» весьма неопредъленно, говоря въ одно и то же время, что она начинается первымъ орудіемъ, и что наша эпоха даетъ приблизительно картину цивилизаціи въ формахъ своей жизни.

Всего сильные возражаль Пелларену Кудро. Онь обвиниль Пелларена вь недостаткы опредыленности его характеристикь, говоря, что ни одинь изъ признаковь, приписанныхъ имъ цивилизаціи, не таковъ, чтобы можно было отрицать эти признаки въ другихъ общественныхъ формахъ и даже у животныхъ. Промышленность есть принадлежность всыхъ ступеней общественнаго развитія и даже животныхъ. Если одноженство признакь вырнымъ признакомъ цивилизаціи, то ныкоторыя пары

голубей будуть гораздо цивилизованные ныкоторых парь человыческих, принадлежащих къ высшимъ группамъ. Науку (собственно знаніе) онъ находилъ во всых животных обществахъ. Относительно возможности развитія дикихъ племенъ Кудро выразился такъ:

«Г. Пелларенъ высказалъ прекрасную надежду, что нѣкогда низшіл группы возвысятся на одинъ уровень съ высшими и всѣ народы сольются въ общей цивилизаціи (собственно Пелларенъ не употреблялъ здѣсь подобнаго термина). Я не могу раздѣлять его надежды. Не считаю невозможнымъ, чтобы когдалибо установилась обширная федерація разныхъ земныхъ цивилизацій, но это будетъ не одна и та же цивилизація, а союзъ цивилизацій весьма различныхъ, изъ которыхъ каждая будетъ соотвѣтствовать спеціальнымъ потребностямъ темперамента, физическаго и нравственнаго сложенія данной расы.

«Будутъ ли призваны всё низшія расы къ этому увёнчанію зданія человічества? Многочисленные факты уже отвічаютъ отрицательно. Не забудемъ естественнаго подбора... Борьба за существованіе устанавливается, и природа дізаетъ выборъ, выражаетъ предпочтеніе все тімъ же грубымъ способомъ: гибелью слабівшаго.

«Благодаря гуманнымъ идеямъ, господствующимъ въ Европѣ, нѣкоторыя народности будутъ имѣть возможность вступить на путь прогресса и выдержать побѣдоносно великое испытаніе, которому онѣ подвергаются или скоро подвергнутся. Но большое число ихъ несомнѣнно погибнетъ при этомъ».

Вообще же въ опредъленіи цивилизаціи Кудро удержаль свои два, прямо противоръчащие одинъ другому взгляды. Съ самаго начала ръчи онъ сказалъ, что дъйствительно считаетъ синонимами слова: общежите (état social) и цивилизація. Тъмъ не менте, онъ столь же ръшительно утверждаль ниже: «Говоря о цивилизаціи, мы говоримъ объ обществъ и о прогрессъ. Прогрессъ принадлежитъ всему ряду (обществъ), но есть мгновеніе, когда изъ безсознательнаго и фаталистическаго, какимъ онъ быль до тёхъ поръ, прогрессъ становится результатомъ воли. Эту точку и предложиль разсматривать, какъ линію раздъла между цивилизацією и дикостью». Подъ конецъ рѣчи, онъ . еще повториль, что за эту линію онъ предлагаетъ принять «нравственное и умственное движение, то-есть добровольное общественное движение», и сказаль: «Какъ ни ограничены общественныя проявленія, лишь только ихъ сопровождаеть стремленіе воли къ прогрессу (tendance voulue vers le progrès), они составляють основу всякой цивилизаціи и заслуживають названіе цивилизаціи».

Пелларенъ возражалъ очень слабо.

Мы не остановимся на болфе подробномъ изложении четырехъ членовъ серіи, которые предлагалъ Пелларенъ. Читатели, знакомые съ рубриками фурьеристовъ, не найдуть здёсь ничего новаго, а при описаніи того или другаго члена серіи Пелларенъ держится постоянно столь общихъ выраженій и характеристикъ, что не даетъ никакихъ фактовъ, которые бы могли намъ служить для болье конкретнаго представленія предмета. Намъ важна самая мысль, выставленная Пеллареномъ предъ ученымъ парижскимъ антропологическимъ обществомъ, а рубрики Фурье, поддержанныя Пеллареномъ, имѣютъ недостатокъ всёхъ слишкомъ крупныхъ рубрикъ для большаго количества весьма разнообразныхъ явленій. Онъ остаются слишкомъ отвлеченными формулами. Какъ только мы возьмемъ какое-либо конкретное явленіе, сейчасъ оказывается, что оно, по богатству своего содержанія и по своей индивидуальности, не подходить подъ формулы. Съ одной стороны мы не находимъ въ немъ всего того, что требуеть формула; съ другой оно заключаеть множество частностей, которыя принадлежать другимь формуламъ; или, наконецъ, въ немъ встръчаемъ черты, бросающіяся въ глаза, преобладающія по своей характеристичности, но вовсе не имфвшіяся въ виду при составленіи формуль. Эти недостатки, присущіе всёмъ подобнымъ классификаціямъ, къ какой бы сферё предметовъ они ни относились, еще разительнъе выступаютъ при классификаціи общественныхъ ступеней по слідующей причинь. Пелларенъ справедливо замътилъ, что разница развитія человъчества отъ отдъльной особи, между прочимъ, заключается въ томъ, что всв части особи переходять вмъств чрезъ разные возрасты, тогда какъ въ человичестви одни группы людей можно считать принадлежащими къ одному возрасту, другія къ другому. Но это самое приложимо въ значительной степени нетолько къ целому человечеству, но и къ отдельнымъ его группамъ, подвинувшимся нъсколько далье первобытнаго состоянія. Члены серіи Фурье и Пелларена нетолько существовали во времена, въ данномъ народъ; нетолько они существують въ данный моментъ въ пространствъ у разныхъ племенъ земнаго шара; они еще существують одновременно въ различныхъ слояхъ одного и того же общества, весьма небольшая часть котораго дошла до болье высокихъ ступеней развитія, а остальная располагается по самымъ разнообразнымъ ступенямъ, спускаясь довольно низко. Мало того, въ міросозерцаніи и въ обычаяхъ цивилизованнаго меньшинства передовыхъ обществъ можно найти слёды міросозерцаній и обычаевъ, которые, по своей сущности, принадлежатъ, по классификаціи Фурье и Пелларена, къ періоду варварства, патріархата или дикости. Въ обществахъ, которыя бы можно поставить съ Фурье на ступень варварства и патріархата, точно также найдутся группы личностей, и элементы въ мысли и въ жизни передоваго меньщинства, которыя слёдуетъ отнести къ низшимъ ступенямъ развитія.

Къ этому всему присоединяется еще обстоятельство, что, при соприкосновении различныхъ элементовъ въ мысли и жизни личности, и въ общественномъ сожительствъ разныхъ группъ, каждый изъ этихъ элементовъ нёсколько видоизмёняется подъ вліяніемъ другихъ. То же самое, хотя въ нѣсколько меньшей степени, можно сказать и о взаимномъ вліяній различныхъ сосъднихъ племенъ, находящихся на различныхъ ступеняхъ развитія. И всв эти вліянія, измвненія, переходы формъ разнообразять до того строй человъческихъ обществъ, что для соціолога термины дикости, патріархата, варварства, цивилизаціи (въ смыслѣ Фурье) становятся почти безполезны. Мы еще возвратимся ниже въ ихъ анализу. Точно также мы обратимся и къ другимъ пунктамъ взгляда Пелларена. Теперь же, размъстивъ предъ читателемъ всѣ факты, доставленные намъ матеріаломъ, указаннымъ нами въ началѣ, въ томъ видѣ, какъ эти факты доставлялись намъ авторами статей или ораторами обществъ, теперь постараемся извлечь изъ нихъ искомый нами результать.

## 14. Общественный элементь безпозвоночныхъ.

Для того, чтобы лучше обозрѣть законъ измѣненія въ ряду членовъ, которые мы разсматриваемъ, сравнимъ прежде всего крайніе, полученные нами члены, и посмотримъ, что въ нихъ общаго и въ чемъ ихъ существенное различіе.

Безпозвоночныя животныя представили намъ низшую зоологическую ступень, на которой мы нашли общество, со всёми его условіями жизни. Изъ фактическаго развитія человіческихъ обществъ высшая точка, доступная нашему наблюденію, этощивилизація юридически-промышленнаго строя, какъ она существуеть въ болье или менье чистомъ видь въ передовыхъ государствахъ Европы и въ республикахъ Америки. Спускаться ниже государствъ суставчатыхъ было бы разсужденіемъ надъ фактами, соціологическое значеніе которыхъ гадательно. Пойти далье со-

временных положительных фактовъ человъческой общественности, было бы углубленіемъ въ безграничное поле теоретическихъ предположеній, допускающихъ слишкомъ много простору произвольной полемикъ.

И такъ сравнимъ общественный строй низшихъ животныхъ, доступныхъ въ этомъ отношеніи довольно точному наблюденію, съ тѣмъ, что мы гордо называемъ современной европейской цивилизаціей. Къ своему удивленію мы замѣчаемъ въ нихъ общій элементъ, который въ насъкомыхъ имѣетъ исключительно-преобладающее значеніе, а у насъ играетъ самую видную роль, и этотъ элементъ, какъ онъ ни различенъ въ своихъ формахъ, но по сущности совершенно одинаковъ тамъ и здѣсь.

Возьмемъ современное европейское общество и въ немъ обратимся прежде всего къ меньшинству, которое поставлено въ наивыгоднъйшее положение. Оно пользуется всъми благами того, что мы называемъ нашею цивилизациею. Ему открыты всъ дороги жизни. Но легко замътить, что личности этого меньшинства распадаются на три весьма различныя группы по своей общественной дъятельности.

Собственно дъятелями можно назвать очень немногихъ. Это люди, выработавшіе себѣ болѣе или менѣе основательный, болѣе или менѣе широкій взглядъ на задачи теоретическія и практическія, встрѣчающіяся въ обществѣ. Взглядъ этотъ они вынесли изъ фактовъ знанія и изъ событій жизни, а если и получили отъ другихъ, то усвоили его во всѣхъ его частностяхъ; они вносятъ этотъ взглядъ въ свои дѣйствія, пріобрѣтаютъ ему приверженцевъ или подчиняютъ ему другихъ какъ орудія. Измѣняя свой взглядъ на теоретическіе и практическіе вопросы, они точно также распространяютъ свою новую точку зрѣнія на другихъ и вовлекаютъ этихъ другихъ въ стремленіе, вызванное ихъмыслію. Ихъ разнообразныя стремленія и разнообразные процессы мысли, лежащіе въ основѣ этихъ стремленій, составляють, въ сущности, всю движущую силу современнаго цивилизованнаго меньшинства.

Близко къ нимъ стоитъ другая, уже болѣе многочисленная группа, безъ которой первые ничего бы не сдѣлали. Эти люди находятся въ подобной же обстановкѣ, какъ и первые, даже иногда въ гораздо выгоднѣйшей, но живутъ мыслію первой группы. Они повторяютъ слова двигателей общества, дѣйствуютъ по ихъ указанію, усвоиваютъ ихъ привычки и составляютъ ихъ самую прочную поддержку. Даже въ нѣкоторой степени, они усвоиваютъ себѣ мысль общественныхъ дѣятелей, особенно въ ея практическомъ значеніи защиты существующихъ поряд-

ковъ или нападенія на эти порядки. Но эти люди сами не были бы способны придать обществу жизнь и движеніе, точно также какъ дикая коза не вздумаетъ укрыться отъ непогоды на скотный дворъ, куда бъжитъ ея одомашненная родня. Это—участники въ цивилизаціи современнаго европейскато меньшинства, но уже никакъ не дъятели.

Наконецъ самое большое число личностей въ этомъ меньшинствъ принадлежитъ третьей группъ. Эта послъдняя пользуется не менъе другихъ, а пожалуй и болье, всъми ощутимыми выгодами современной общественной жизни, но не участвуетъ вовсе мыслію въ современномъ движеніи. Она лишь присутствуеть при европейской цивилизаціи. Люди этой группы потому лишь принадлежать къ цивилизованному обществу, что родились въ немъ, родились при условіяхъ, поставившихъ ихъ рядомъ съ двигателями и участниками цивилизаціи. Они получили по наслъдству нъкоторыя формы жизни и привычки, и сохранять ихъ, подобно тому, какъ австраліець до конца жизни сохранить обычаи и привычки семьи, въ которой родился, какъ муравей сохранить тоть или другой строй унаследованнаго имъ муравейника. О людяхъ третьей, разсматриваемой нами группы можно, нисколько не обижая ихъ, повторить фразу Кудро, поставившаго рядомъ муравьевъ, бобровъ, обезьянъ и французовъ \*, только мы не ръшимся приложить къ нимъ слово цивилизованныя существа. Они дъйствительно живуть въ средъ цивилизаціи, но для нихъ цивилизація есть лишь нѣсколько сложнъйшая форма общественности, гдъ ходы мышиныхъ норъ и построекъ термитовъ замвнены паркетными гостиными, boulevard Montmartre, Pall-Mall, Большой Морской; дойныя вши муравьевъ замънены наслъдственною рентою, или чиновничьимъ жалованьемъ; но въ сущности разницы нътъ никакой. Мысль подобнаго господина не идетъ далве круга привычной рутины или плотскихъ наслажденій. Ему къ данному часу поваръ готовитъ кушанье; лакей въ данную минуту говоритъ: объдъ подань; другой лакей подаеть блюда и разливаеть вино; три паразита вабавляють амфитріона світскимь разговоромь, купленная жена или камелія ждуть его взгляда, чтобъ отдать свои прелести въ его распоряжение. Неужели же это не тотъ же Коойлитукъ \*\*, которому несколько деликативе втискиваютъ въ ротъ пальцами сладости жизни различныя Арналооа? Еще ниже даже, не напоминаеть ли этоть господинъ муравья-амазонку,

<sup>\*</sup> Гл. 4.

<sup>\*\*</sup> См. гл. 7.

котораго кормять похищенные и пріученные невольники и который бы умеръ съ голоду, еслибы они не были подлѣ него \*. Его память обогащена громкими словами и звонкими фразами; онъ усвоилъ себъ десять тысячъ церемоній свътскаго приличія и сословной субординаціи. Онъ знаеть, предъ къмъ слъдуеть согнуться и къ кому можно отнестись высоком врно. Но все это выучка, преданіе, привычка. Готентотъ имѣетъ свои преданія и привычки. Осы-опять свои. И тутъ разница лишь въ сложности, но подобіе полное.

Конечно, Кудро неправъ когда онъ всю цивилизацію новаго общества приравняль жизни животныхъ \*\*. Для первыхъ двухъ группъ цивилизованнаго меньшинства то, что уподобляетъ ихъ муравьямъ и эскимосамъ — только обстановка ихъ жизни, настоящая же ихъ жизнь въ постоянной переработкъ, перестройкъ, въ расширеніи, въ осмысленіи, въ идеализированіи этой обстановки. Но для третьей группы оно совершенно такъ. Это животныя, родившіяся въ условіяхъ цивилизаціи, живущія въ нихъ потому, что въ нихъ родились, и столь же мало способныя подумать о ихъ улучшенін, какъ австраліецъ способенъ найти что-нибудь возмутительное въ томъ, чтобъ лёзть въ гніющій трупъ кита и пожирать разлагающееся мясо, или какъ пчела

способна пожалъть шмеля, выгоняемаго изъ улья.

Опустимся нъсколько ниже въ европейскомъ же обществъ. Перейдемъ къ классу, поставленному по рожденію въ худшія условія и для котораго цивилизація нашего общества представляеть лишь тяжесть, а не наслажденія. Последнія ему недоступны. Положение его рядомъ съ болъе цивилизованнымъ меньшинствомъ подобно положенію низшихъ расъ рядомъ съ болве пивилизованными. Выгодно поставленное меньшинство его эксплуатируетъ, развращаетъ, презираетъ, заражаетъ его своими недостатками и не передаетъ ему своихъ достоинствъ, зависящихъ отъ удобнъйшей обстановки, раздражаетъ его присутствіемъ своего благополучія и потомъ борется съ нимъ оружіемъ закона, конкуренціи капитала съ трудомъ, знанія съ невъжествомъ; Кудро справедливо зам'втилъ, что и въ Европъ часть населенія стопть по развитію не више жителей Дагомея и что эти люди «лишь подчиняются» европейскимъ общественнымъ Делазіовъ правильно указаль на существованіе крайняго неразвитія въ несколькихъ шагахъ отъ блестящихъ столицъ, въ то время канъ мы «уже нъсколько въковъ плывемъ въ океанъ

<sup>\*</sup> См. гл. 6.

<sup>\*\*</sup> Тамъ же.

цивилизаціи» \*. Онъ могъ бы указать ближе на бѣдное населеніе самыхъ центровъ цивилизаціи, то населеніе, о которомъ Ридъ сказалъ, что среди дикихъ илеменъ Африки онъ не встрвчалъ такой нищеты, какъ въ Лондонъ \*\*. Этотъ классъ, подобно дикимъ, смотритъ большею частью съ недовъріемъ на все. что ему приносять миссіонеры цивилизованнаго меньшинства. Онъ чуждается ихъ пріютовъ, ихъ совѣтовъ, ихъ книгъ, ихъ примѣра. Онъ чувствуетъ, что они ему чужды и что сближеніе ихъ съ нимъ искусственно. Онъ также видитъ, что приносятъ ему великольные храмы, дворцы, фабрики и вся роскошь, на которую онъ работаетъ. И въ немъ, какъ у дикихъ племенъ, физическій типъ искажается, бользий становятся наслёдственными, смертность значительно болье, чвмъ у его болье счастливыхъ соседей, и дети мруть тысячами изъ-за недостатка ухода, по замѣчанію Пелларена \*\*\*. Не вымираетъ этотъ классъ лишь потому, что все-таки его гораздо более, чемъ цивилизованнаго меньшинства, да последнее, во имя своей собственной пользы, въ наше время, начинаетъ заботиться о томъ, чтобы классъ этотъ не доходилъ до крайности.

Въ этомъ классѣ мы замѣтимъ тѣ же группы, которыя указали выше. И тутъ есть двигатели, пробивающіе всѣ преграды и становящіеся въ ряды счастливаго меньшинства или вносящіе въ жизнь своего круга знаніе и художественность, стремленіе къ истинѣ и справедливости, подымающіе уровень своихъ товарищей силою своей мысли. Они достигаютъ всего, чего можно достигнуть при формахъ ихъ жизни, работою этой мысли. По ихъ примѣру идутъ другіе и участвуютъ въ ихъ работѣ, не принося въ нее ничего самостоятельнаго. Это вторая группа. Наконецъ третья стоитъ точно также на ступени животныхъ, родившихся въ обстановкѣ данной цивилизаціи, какъ и счастливцы, о которыхъ мы говорили, дикіе, которыхъ мы съ ними сравнивали и общественныя животныя.

Кромѣ класса, наслаждающагося цивилизаціей, и класса, только тернящаго ее, мы найдемъ цѣлый рядъ промежуточныхъ положеній, именно найдемъ личностей, въ нѣкоторой степени ею наслаждающихся и несущихъ нѣкоторую долю ея неудобствъ въ пользу наслажденій меньшинства, наивыгоднѣйшимъ образомъ поставленнаго. Для всѣхъ подобныхъ личностей повторяется прежнее подраздѣленіе. Люди работающіе мыслію для улучшенія своей обстановки; люди, участвующіе въ этомъ улуч-

<sup>\*</sup> См. гл. 11.

<sup>\*\*</sup> См. гл. 13.

<sup>\*\*\*</sup> См. гл. 14.

шеніи по прим'вру первыхъ; люди, потому лишь живущіе въ данной обстановкъ, что въ ней родились, получили ее какъ рутинный способъ удовлетворенія своихъ потребностей, какъ

преданіе, и усвоившіе жизнь въ ней, какъ привычку.

Обратимся ли мы къ предъидущимъ періодамъ развитія высшихъ расъ, или къ современному быту низшихъ, мы и здъсь найдемъ то же: болве или менве значительное большинство лиць, родившихся въ данной общественной обстановкъ, иногда весьма разнообразной, различной для лицъ того же общества, причемъ это большинство удовлетворяетъ свои потребности тъми способами, которые ему переданы какъ преданіе и вошли въ его привычки; затъмъ меньшинство съ нъсколько высшими потребностями, мало по малу измѣняющее свои привычки и замѣняющее одни преданія другими. Но и въ этомъ меньшинствъ лишь нъсколько человъкъ, работающихъ мыслію самостоятельно, болже или менже критически относящихся къ существующему общественному строю во имя новыхъ идеаловъ, ими выработанныхъ. Остальные члены меньшинства получають свои новыя потребности и способы ихъ удовлетворить отъ этого меньшинства.

Переходя къ обществамъ животныхъ, мы видимъ, въ самыхъ благоустроенныхъ изъ нихъ, исключительное господство группы, въ которой критика личной мысли отсутствуетъ \*. Строгое преданіе и неумолимая привычка въ удовлетвореніи потребностей здъсь выставляются въ полномъ развитіи. Протеста, хотя самомальйшаго, мы не въ состоянии замътить. Особи скоръе умирають, чёмь измёняють привычки въ другой обстановке, и эксплуатируемые не думають воспользоваться случайными выгодами, чтобы отмстить эксплуатирующимъ, или улучшить свое общественное положение. Подтверждениемъ можетъ служить опытъ Гюбэра. Тъмъ не менъе и тутъ отъ времени до времени происходить измѣненіе привычекь, и небольшое соображеніе доказываеть, что оно должно было произойти въ несравненно большей степени въ прежнее время, при образованіи, напримѣръ, государства ичелъ. Хотя справедливо замѣчаніе Гюбэра, что человькъ лишь тогда поняль бы поводы, заставляющие дъйствовать ичелу такъ или иначе, когда бы онъ былъ въ состояніи мысленно превратиться въ пчелу и посмотръть на вещи съ ея точки зренія, но тімь не меніве нельзя отвергнуть предположенія, что и въ государствахъ животныхъ, при внезапныхъ обстоятельствахъ, когда мы замѣчаемъ измѣненіе привычекъ,

<sup>\*</sup> См. гл. 5 и 6.

нарушеніе преданій, мысль выйти изъ затруднительнаго положенія, попробовать новый способъ дёйствія, могла явиться прежде у одной особи, могла найти быстро въ другихъ особяхъ участниковъ новизны и образовать новое преданіе.

Замъчание Кудро совершенно върно: лишь необходимость созидаетъ общества; лишь потребность вызываеть прогрессъ \*. Это безусловно приложимо въ обществахъ животныхъ, какъ въ обществахъ человъка. Но необходимость есть лишь первый шагъ къ общественности, потребность — первый шагъ къ прогрессу. И кром'в того, потребности потребностямъ рознь. Есть потребности, прямо вытекающія изъ физіологическаго устройства существъ и изъ ихъ обстановки. Есть другія, переданныя имъ по преданію, усвоенныя ими по привычкі. Затімь, при данной обстановкъ, всякой потребности можно, большею частью, удовлетворить разными способами; можно удовлетворить ей полнъе или менъе полно, лучше или хуже. Когда однажды новое существо является въ жизнь въ общество опредбленнаго строя, уже самое существование среды, въ которой это существо явилось, предполагаеть, что есть средства удовлетворить потребностямь его организаціи, что есть преданіе для ихъ удовлетворенія, что ему могутъ сообщить рутинную технику, назначенную для этой цёли, и что новое существо найдеть цёлую систему привычныхъ потребностей, привычныхъ соображеній, привычныхъ пріемовъ жизни, привычнаго общественнаго строя. Сділавшись однимъ изъ органовъ этого строя, это существо будеть передавать всю эту привычную систему новымъ существамъ, и ничто не мъшаетъ подобнымъ процессамъ повторяться неопредвленно длинное количество времени, переходя отъ одного поколенія къ другому. Всё предъидущія соображенія совершенно одинаково приложимы къ государству насъкомыхъ, какъ къ бъдной жизни какого нибудь племени островитянъ или къ разнообразнымъ явленіячъ жизни государства, имфющаго сложное законодательство, обширную промышленность, великодвиное богослужение, даже обширную литературу. Всюду здвсь, по выраженію Вундта, общественный строй даннаго покольнія опирается на покольнія, жившія до него \*\*, и, прибавимъ, опирается только на нихъ. Когда однажды въ привычки пчелъ вошла опредвленная система кормленія личинокь, устраненія борьбы за престоль, періодическое истребленіе ненужных самцовъ, опредъленная система колонизаціи, — она длится уже ты-

<sup>\*</sup> См. гл. 5.

<sup>\*\*</sup> См. гл. 6.

T. CLXXXV. - OTA. I.

сячи лътъ. Когда островитянинъ, рождаясь въ данной семьъ нашель употребление огня, копья, бумеранга, обжигания посуды, обычное отношение къ женщинъ, обычное воззръние на предметы, обычные обряды въ разные періоды жизни, - вся эта система жизни можетъ просуществовать, безъ малъйшаго измъненія, впродолженіе столь же длиннаго ряда покольній, какъ быть термитовъ или ичелъ. Но представьте себъ общество съ определеннымъ разделениемъ работъ, со строгими законами, охватывающими всю жизнь человека, съ господствующимъ классомъ, обладающимъ достаточною силою для удержанія законодательства безъ измѣненія, съ системою вѣрованій, освящающихъ существующій порядокъ и внушаемыхъ столь же послівдовательно, какъ муравьи-амазонки внушають воспитаннымъ ими невольникамъ, что обязанность последнихъ — кормить повелителей и за ними ухаживать. Представьте себъ, при этомъ, великольные дворцы, храмы, фабрики, литературу, строго сльдующую даннымъ образцамъ, строго оберегаемую закономъ и общественнымъ мивніемъ отъ новизны и нарушенія приличій, отъ критики существующаго и отъ оскорбленія разныхъ гезресtabilities. Что мъшало бы подобному государству просуществовать десятки тысячь леть безъ всякаго изменения? При достаточно-последовательной технике воспитанія и администраціи ровно ничего. Нъкоторыя азіатскія государства, государство ацтековъ приближались, на сколько могли, къ этой неподвижности. Въ сущности, она составляетъ идеалъ каждой догматической теоріи общества. Совершенно независимо отт воли средневъковыхъ теоретиковъ не удалось устроить Европу въ муравейникъ съ паною во главъ, съ рядомъ феодаловъ и монастырей, пользующихся выгодами жизни, и съ массою виллановъ для прокормленія этого господствующаго класса. Византійская Имперія пошла даже довольно далеко на пути окочененія подъ данными формами церемоніала и законодательства. Московское царство стояло уже на той точкв, гдв могло надвяться съ усивхомъ окоченеть, и плоды подобнаго окочененія еще не исчезли въ разныхъ группахъ нашего общества. Всюду, на всъхъ ступеняхъ развитія, грозитъ человъческому обществу это явленіе, уподобляющее его обществамъ животныхъ. Въ объихъ сторонахъ цивилизаціи, разсмотрѣнныхъ Гизо \*, мы можемъ найти элементы, допускающие окоченение: обширное промышленное производство, деятельность общественных сношеній и даже

<sup>\*</sup> См. гл. 2.

распредвление благъ, удовлетворяющее физіологическимъ потребностямъ большинства, не представляютъ ручательства за прогрессъ, точно также, какъ довольно значительное количество литературныхъ произведеній, художественныхъ трудовъ и даже научныхъ фактическихъ изследованій. Формы общественной жизни, на сколько онв получаются по преданію и передаются по привычкв, отличаются отъ строя животной жизни лишь по сложности, а не по существеннымъ признакамъ. Челов вческій муравейникъ можеть обладать администраціей, законодательствомъ, промышленностію, искусствомъ, религіею, даже въ извъстной степени, наукою и оставаться не болье, какъ человъческимъ муравейникомъ. Кудро ръшился сказать, что обычан пчелъ могутъ иногда служить примъромъ человъку. Можно прибавить, что ни одна изъ формъ жизни, придуманныхъ человъкомъ, не мъшала бы человъческому обществу дойти до высокаго идеала государства насъкомыхъ.

## 16. Общественный элементъ позвоночныхъ.

Но до сихъ поръ мы не встрвчали въ обществахъ, перешедшихъ за нъкоторую ступень развитія формъ, примъровъ полнаго и окончательнаго застоя. Какія старанія ни употреблялись, чтобъ упрочить человъческій муравейникъ того или другаго развитія, они не удавались. Препятствія этому были, какъ доказываетъ исторія, внѣшнія и внутреннія, но, по сущности своей, они вызывали одинъ и тотъ же процессъ, мѣшавшій человъческому муравейнику упрочиться.

Этотъ процессь быль протесть личности во имя новыхъ потребностей, сдёлавшихся для этой личности столь большою побудительною силою, что эта сила превозмогла силу привычки и преданія и заставила личность возстать противу строя, еще невызывавшаго протеста со стороны другихъ личностей. Если мы будемъ отыскивать слёды проявленія подобнаго протеста въряду разсмотрённыхъ выше общественныхъ формъ у разныхърасъ человёка и у животныхъ, то всего труднёе намъ найти нёчто подобное у безпозвоночныхъ. Что рой муравьевъ пли пчелъ измёнялъ свои привычки, на это мы имёемъ данныя и, кромё того, разсужденія Вундта совершенно ясно доказываютъ, что пчелы должны были измёнять преданія \*. Но тё немногіе случаи, которые были наблюдаемы въ этой сферё явленій, ука-

<sup>\*</sup> См. гл. 6.

зывають не на борьбу одной или нѣсколькихъ особей съ общественнымъ строемъ, а какъ бы на одновременную ръшимость всего общества, подъ влінніемъ данныхъ обстоятельствъ, измѣнить свои преданія. Можеть быть, даже віроятно, что и туть сначала одна особь получаетъ подобную решимость и сообщаеть ее другимъ, но мы некоторымъ образомъ вправъ предполагать процессъ мысли у этихъ существъ столь простымъ и разнообразіе этого процесса въ разныхъ особяхъ столь незначительнымъ, что другія особи разомъ усвоиваютъ себѣ мысль первой единицы. Можетъ быть, даже для нихъ ненужно и одного предшественника, а процессъ мысли, приводящей къ рѣшенію измінить преданіе, совершается одновременно у всіхъ. Революція происходить, но борьбы не зам'вчаемъ. Конечно, незнаніе — не доказательство, и мы не можемъ отвергать возможности, что и между муравьями являются особи, несогласныя съ общественной ругиной, протестующія и борющіяся противъ нея, но это-возможность, не болье, а въроятность заключается въ томъ, что подобныхъ революціонеровъ разомъ бы казнили, какъ муравья чужой колонін, попавшаго въ муравейникъ.

Наблюдателямъ, привыкшимъ къ мысли, что общественногосударственная жизнь — высшій идеаль для особей, должно было казаться страннымъ, какъ это безпозвоночныя существа, нервная система которыхъ бъднъе позвоночныхъ, слъдовательно психическій процессь должень быть ниже последнихь, дошли до такихъ стройныхъ обществъ, какъ пчелы и муравын, а у позвоночныхъ ничего подобнаго нътъ, несмотря на существованіе центральнаго органа нервной д'ятельности, органа, постепенно развивающагося до того, что наконецъ онъ мало чъмъ отличается отъ человъческого мозга. У самыхъ общественныхъ животныхъ среди птицъ и млекопитающихъ, не говоря уже о рыбахъ и гадахъ, ни одинъ натуралистъ не нашелъ чего-либо, подходящаго къ строгому разделению работъ, къ систематической и сложной традицін существъ, которыхъ зоологическая класонфикація ставить несравненно ниже. За то у позвоночныхъ \* замъчаемъ временные союзы для опредъленныхъ цълей и распаденіе ихъ по достиженіи ціли; замічаемъ выборъ, семейную привязанность, умёнье отличить одну особь отъ другой, какъ бы личную дружбу, выходящую даже за предвлы вида и класса (напримъръ, между собакой и гусемъ). Наконецъ, намъ указываютъ примъры, къ сожальнію нуждающіеся въ под-

<sup>\*</sup> Wundt: «Vorlesungen» etc. II, 191.

твержденін, что особи сознательно нарушали обычай и принимали мфры для того, чтобы избржать ожидаемаго за то наказанія. Вундть приводить анекдоть \* о легкомысленной самкв журавля, которая нарочно купалась каждый разъ предъ прилетомъ мужа, чтобы скрыть следы своей неверности съ другимъ журавлемъ, и поналась только потому, что какой-то жестокій блюститель нравственности (изъ людей) выпустиль воду изъ корыта, въ которомъ она обыкновенно купалась, что имъло слъдствіемъ, въроятно къ истинному удовольствію нравственнаго наблюдателя, открытіе виновности и жестокую казнь. Если этотъ анекдотъ, въ истинъ котораго Вундтъ не сомнъвается, но который черезчуръ одинокъ, имълъ дъйствительно мъсто, то въ немъ, кажется, замвчательно вовсе не то, что чистота семейнаго союза поддержана была судомъ и казнію, потому что всь животныя общества поддерживають казнію свой общественный строй во всъхъ его подробностяхъ, и если однажды животныя приняли обычай моногамін, надо было ожидать, что они казнять того, кто преступить обычай, -замічательно здісь сознательное отношение самки и къ своему поступку, и къ его несогласію съ обычаемъ, и къ своему безсилію бороться съ установившимся обычаемъ. Еслибы подобныя наблюденія имѣли мъсто въ большемъ числъ, то они бы показали высшее проявленіе личной мысли въ присутствій подавляющаго обычая.

Но и оставляя еще подъ сомнинемъ подобный фактъ, мы, изъ общихъ явленій жизни позвоночнихъ, можемъ вывести заключеніе. что въ нихъ выработывается постоянно элементъ, незамѣчаемый въ безпозвоночныхъ; это — господство индивидуальнаго побужденія надъ общественнымъ строемъ, надъ обычаемъ. Индивидуальное влеченіе, индивидуальное чувство разнообразять явленія. Вст голуби и голубки ніжничають другь съ другомъ, но привязанность одной пары не то, что привязанность другой. Всв волки и лисицы хитры, но есть волки и лисицы, которые хитрее другихъ. Не говоримъ уже о собакахъ и лошадяхъ, которымъ любители приписываютъ индивидуальность, превосходящую индивидуальность инаго человека, что могло развиться частью полъ вліяніемъ сожительства съ человъкомъ, хотя частью, можеть быть, существуеть лишь въ фантазіи любителей. Позвоночныя животныя относятся къ общественной жизни какъ къ средству, и не отдають ей себя совсёмъ, подобно муравьямъ и пчеламъ. Преданія и привычка въ

<sup>\*</sup> См. гл. 5 п 6.

нихъ весьма сильны и обусловливаютъ жизнь рядами поколъній, но, вслёдствіе большей простоты преданій и привычекъ, на долю особи приходится большая широта въ отклоненіяхъ, новыхъ пріобрътеніяхъ и въ постепенныхъ измъненіяхъ. Осторожность животныхъ, говорить Лэббокъ, выработывалась, въроятно, вмѣстѣ съ искусствомъ человѣка \*. Въ недолгое время послѣ перваго выстрѣла на необитаемомъ островѣ, птицы и зв бри приноравливаются къ новой опасности, учатъ дътенышей изовгать ее, и различныя особи выказывають при этомъ различную сообразительность. Какъ враги, какъ жертвы, какъ невольники, какъ помощники человъка — позвоночныя, бенно млекопитающія, доказали, что они могуть измінить свои привычки весьма различнымъ образомъ. Еслибы общественныя формы были у нихъ сложнее, можетъ быть, они были бы столь же мало въ состояніи это сділать, какъ муравьи и пчелы. Но простота формъ, или, — употребляя обычный терминъ — отсутствіе государственности, дозволило индивидуальности въ средъ позвоночныхъ развиться болье разнообразно. Поэтому едва-ли правильно признавать психическій строй этихъ существъ ниже строя государственныхъ насъкомыхъ. Напротивъ, именно въ томъ, что особь здёсь видить въ общественномъ преданіи лишь временное средство, именно въ томъ, что особь выбираетъ, изміняеть, соображаеть сама, именно въ этомъ лежить, кажется, умственное преимущество позвоночныхъ, и едва-ли не должно связать существование центрального органа нервной деятельности и его развитие съ первыми зародышами индивидуальности въ природъ. Личная мысль и ея вліяніе на измѣненіе обычая вотъ важный элементъ общественности, появляющійся среди позвоночныхъ.

Тъмъ не менъе, индивидуальность, проявляющаяся въ животныхъ, остающихся въ дикомъ состояніи, еще очень слаба. Общія условія жизни подавляющимъ образомъ дъйствують на нее, и постоянная, неисходная забота о пищъ, размноженіи и объ охраненіи отъ безчисленныхъ опасностей налагаетъ даже на высшія породы животныхъ тотъ сглаживающій уровень, который имъетъ слъдствіемъ, что человъку такъ трудно отличать одну особь отъ другой. Только подъ вліяніемъ ухода, заботливости, обезпеченія отъ внъшнихъ неудобствъ, домашнія животныя, въ особенности собаки и лошади, выработываютъ болье опредъленную индивидуальность. Но тутъ невольничество и

<sup>\*</sup> CM. FA. 14.

втягиваніе въ интересы чуждой породы, можеть быть, обусловливають искажение процесса. Что касается искажающаго действія тяжелыхъ заботъ о поддержании жизни на животныхъ высшихъ классовъ, недоступныхъ прирученію, это дійствіе выражается именно темъ, что старыя особи въ высшихъ породахъ иментъ несравненно низшее строение головы, чёмъ особи молодыя. Это особенно поразительно въ животныхъ, которыя естественно привлекаютъ наибольшее внимание ученыхъ по близости своего строенія въ строенію человька, - въ человькообразныхъ обезьянахъ. Мы уже привели выше замъчание Пущо \* о разности психическихъ способностей молодыхъ чимпанзе, гориллы или оранга отъ старыхъ особей тёхъ же родовъ. Интересны замёчанія, сділанныя на этотъ счеть Рютимейеромъ \*\* по поводу явившейся въ 1867 г. книги Бишофа \*\*\*, имѣвшаго передъ со бою небывалый до сихъ поръ матеріаль, именно 55 череповъ самокъ и самцовъ, молодыхъ и старыхъ чимпанзе, гориллъ и орангъ-утанговъ. Несмотря на то, что Бишофъ не довольно строго передалъ частности измъреній и, въ особенности, не довольно научно составиль рисунки череповъ, по словамъ Рютимейера, все-таки его атласъ изъ 22 таблицъ даетъ возможность получить важные выводы. «Поучительно — говорить Рютимейеръ — впечатлвніе, получаемое при изученіи таблиць, что всв эти обезьяны — между прочимъ, и азіатскія (орангъ-утангъ), остающіяся впослідствій назади въ своемъ развитій — сначала сильно стремятся достигнуть чего-то высшаго; но скоро эти стремленія оставлены, какъ лишь просыцаются матеріальныя заботы, добываніе насущнаго хліба, и, вітроятно, еще боліве, когда просыпается половое влечение и потребность обезпечить потомство. Повидимому, горькая борьба за существование какъ особи, такъ и вида, то-есть забота о пищъ и размножения, разрушила надежды и убила цвётъ, замъчаемые нами въ мо-лодыхъ особяхъ. Спрашиваемъ себя, что вышло бы изъ головъ таб. XX, и въ особенности таб. XXII, еслибы цёль стояла выше, и борьба могла идти нетолько за существование, а за прогрессъ. Всемъ анатомамъ знакомы черепа людей (и каждый изъ насъ могъ знать подобныхъ особей нашего вида), которые начали съ ступени, навърно высшей, чъмъ орангъ, и полъ

<sup>\*</sup> См. гл. 11.

<sup>\*\* «</sup>Archiv f. Anthrop.» II, 343 и слъд.

<sup>\*\*\*</sup> Th. L. W. Bischoff: «Ueber d. Verschiedenheit in der Schadelbildung d. Gorilla» etc. (1867).

конець/жизни, пришли къ тому, чёмъ началь орангъ таб. ХХИ; и во многихъ случаяхъ это было следствіемъ горькой борьбы за существование. Какъ ясно видно изъ этихъ таблицъ, что борьба за существованіе, конечно, совершенствуетъ животныя особенности, матеріальныя пособія органической жизни, укръпляетъ мускулы и зубы. даже, повидимому, развиваетъ органы чувствъ, но если эта борьба очень трудна, то все это совершается насчеть мозга; немного бы дала эта борьба непреходящаго, еслибы неизсякаемый источникъ неизвъстнаго происхожденія не приносиль юности все снова и снова средства стремиться къ высшему, и въ этомъ стремленіи перегонять родителей. Сравнивая фиг. 27 съ фиг. 3 или фиг. 28 съ фиг. 6, не придется ли всякому печально воскликнуть: «что изъ тебя вышло?» Къ борьбѣ за существование должно еще присоединиться другое стремленіе... стремленіе впередъ». Сравнивая три вида челов вкообразныхъ, Рютимейеръ находитъ, что орангъ представляеть длинноголовый (долихокефальный), африканскія же породы — широкоголовый (брахикефальный) типъ человъкообразныхъ обезьянъ. Орангъ, въ своихъ формахъ и въ своемъ развитіи ниже и, такъ-сказать, животнье (viel thierischeres Thier), чвиъ африканские виды. Чимпанзе ближе къ человеку, и потому, что остается върнъе строенію головы молодой особи, и потому, что развитіе передней и задней долей мозга у него значательнее, чемъ у гориллы. Для двухъ африканскихъ видовъ Рютимейеръ находитъ возможнымъ начертать, при пособіи рисунковъ, нѣчто въ родѣ «исторіи ихъ жизни». Точки исхода у нихъ очень схожи, хотя у чимпанзе съ самаго начала переднія доли мозга болье развиты и глаза больше, у горилль же болъе развиты заднія доли мозга и челюсти крыпче. «Замытно говоритъ Рютимейеръ — что ей (гориллѣ) предстоитъ болѣе тяжелая борьба, чёмъ чимпанзе». Но конецъ развитія очень различенъ, хотя и тутъ у чимпанзе преобладаетъ передняя, у гориллы — задняя часть мозга, и глаза у чимпанзе болже открыты. Но, кром' того, матеріалъ для питанія у нихъ долженъ быть различень. У гориллы сильнее всего развиты коренные зубы, у чимпанзе — ръзды и клыки, что выказывается въ большемъ или меньшемъ развитии соотвътственныхъ мускуловъ и ямокъ челюсти. Орангъ соединяетъ, повидимому, оба способа жеванья. Половое различіе имфеть наибольшее вліяніе на различіе строенія головы у оранга, наименьшее — у чимпанзе, «слѣдовательно оно увеличивается съ трудностью борьбы за существованіе». Чемь более сводится все на механическую за-

дачу, чёмъ матеріальнёе существованіе, тёмъ болёе личния заботы преобладають надъ уметвеннымъ развитіемъ у самца, на которомъ лежитъ поддержание вида... «И у обезьянъ, судя по таблицамъ Бишофа, подтверждается—говоритъ Рютимейеръ результать моихъ многольтнихъ изысканій въ отдаленной области, надъ грызунами, совпадающей съ нашимъ собственнымъ челов в челов челов в челов челов в че свою жизнь ближе къ состоянію молодости, подающей надежды. и составляеть более консервативный элементь въ супружествъ. По тому самому она представляеть более прочную основу для удержанія высоты общественнаго развитія, чёмъ мужчина, когда последній подавлень нуждою и страстями. Темь не мене. самець чимпанзе, можеть быть, вследствие боле легкой борьбы за существованіе, перегналь въ развитіи черепа свою самку. точно такъ же, какъ самокъ прочихъ видовъ, поставленныхъ вообще въ выгоднъйшія условія, чэмь ихъ самцы. Но Рютимейеръ находитъ, что сходство азіатскаго вида (оранга) съ человѣкомъ въ молодости несравненно значительнѣе, тогда какъ африканские виды въ молодости сближаются съ павіаномъ (суnocephalus).

Злёсь мы имёемъ нёкоторыя указанія на процессь, которымъ совершается развитіе существа въ жизни вообще. Молодое существо рождается съ возможностью высшаго развитія и при панной обстановкв. Эта обстановка постоянно вызываеть въ молодой особи два процесса: мышленіе съ цёлію удовлетворить насущнымъ потребностямъ, и мышленіе съ цълію улучшить способы этого удовлетворенія, или создать себв новыя потребности. Если борьба съ обстановкою трудна, то всъ силы уходять на одинь первый процессь, а второй, не менве возможный вообще, становится не возможенъ при данной обстановкъ. Покольнія усвоивають данную рутину удовлетворенія потребностямъ, передаютъ ее одно другому въ системѣ болѣе или менве сложныхъ обычаевъ и привычекъ, и на этомъ останавливаются. Даже можно допустить, что, въ рядв поколвній, долго несовершенствовавшихся подъ вліяніемъ подавляющей обстановки, возможность усовершенствоваться становится все менте для молодаго покольнія. Тъмъ не менье все-таки рождающіяся особи выказываются способиве; твмъ не менве позвоночныя высшихъ разрядовъ не такъ коченеютъ въ своихъ привычкахъ, какъ муравыи и пчелы, и способны приноровиться къ новымъ обстоятельствамъ, найдти средство для обороны отъ новаго врага, придумать орудія для того, чтобы овладёть новою лобычею.

Совершенное измѣненіе обстановки высшихъ породъ обезьянъ, то-есть обезпеченіе ихъ первыхъ нуждъ при оставленіи ихъ на свободѣ, можетъ быть, дастъ имъ возможность сдѣлать нѣсколько шаговъ впередъ въ своемъ развитіи, но до сихъ поръ человѣкъ съумѣлъ улучшить бытъ тѣхъ животныхъ, которыхъ обратилъ въ неволю. Для остальныхъ данная климатическая и топографическая обстановка тяготѣетъ однообразно надъ всякимъ рождающимся поколѣніемъ и неизмѣнно поглощаетъ всѣ его умственныя силы на борьбу со средою, такъ-что поколѣнія смѣняются и все-таки поневолѣ приходится сказать съ Рютимейеромъ, сравнивая молодаго оранга съ старымъ: «что изъ тебя вышло?»

Натуралисты сближають длинноголовыхъ оранговъ съ длинноголовыми племенами Азіи, широкоголовыхъ чимпанзе и гориллъ съ широкоголовыми неграми. Но Фогтъ, котораго, конечно, нельзя заподозрить въ желаніи увеличить разстояніе, отділяющее человъка отъ его ближайшихъ современныхъ сродниковъ. Фогть утверждаеть на основании своего замѣчательнаго изслѣдованія о малоголовыхъ идіотахъ\*, что общіе предки приматовъ лежатъ далеко за нынъшними породами обезьянъ какъ человъкообразныхъ, такъ и другихъ, имъли гладкій мозгъ и незакрывавшуюся сильвіеву складку. Какъ бы то ни было, но явилось на землъ существо, поставленное строеніемъ мозга и обстановкою въ условія на столько выгодныя, что могло придумать ножъ и молотъ, копье и дубину, перехитрить другихъ и получило возможность нетолько изобръсти болье искусную технику для борьбы за существованіе, но еще отнестись къ своему быту критически и истратить некоторое время на улучшение . процесса собственнаго мышленія. Подобно млекопитающимъ, сближающимся на время, и человъкъ сходился для опредъленной пъли съ своими ближними, и онъ, конечно, сначала оставляль своихъ товарищей, по минованіи нужды въ нихъ.

Но въ этотъ періодъ мы уже не застали его. Повидимому, и тѣ племена австралійцевъ, которыхъ описываютъ, какъ стоящихъ ниже другихъ людей, живутъ постоянными семьями и даже группами—семей, племенами, хотя эти племена, по словамъ О-Рурка, оставались неопредъленными \*\*. Свѣдѣнія, которыя приводитъ

<sup>\*</sup> K. Vogt: «Ueber d. Mikrocephalen od. Affenmenschen» въ «Archiv f. Anthropologie» II, (1867) вся вторая тетрадь. Memoire sur les microcephales» въ «Меmoires de l'Institut national generais» XI (1867) и особо. Эта записка получила годоровскую премію.

Шафгаузень объ одинокихъ особяхъ темныхъ племенъ Индостана\*, не представляютъ достаточно данныхъ для оцѣнки. И такъ, человѣка, котораго мы привыкли считать дикимъ, мы встрѣчаемъ уже въ прочномъ обществѣ. И переходя съ этой точки выше и выше, до современныхъ государствъ, стоящихъ во главѣ цивилизаціи, всюду человѣкъ находится въ опредѣленномъ строѣ съ привычками и преданіями, обратившимися въ обычай.

Но отъ ряда млекопитающихъ, бывшихъ до него, онъ получиль въ наследство нетолько возможность жить, въ данныхъ формахъ общества, а еще способность лично приноравливаться къ обстановкъ, пользоваться мино болье или менъе выгоднымъ положениемъ, для достижения себъ большихъ благъ, для поставленія себ' въ выгодн'вищее положеніе относительно своихъ собратій. Онъ живетъ въ обществъ подобно муравьямъ и пчеламъ, но онъ готовъ, подобно позвоночнымъ, каждую минуту выйти изъ условій этого общества, если ему это лучше; онъ можетъ уклониться отъ обычая, лицем врить и употреблять обычаи не какъ священный законъ, а какъ щитъ для своихъ цёлей и подчиняясь обычаю, онъ можеть это сдёлать потому, что оно лично, какъ особь, вёрить въ высокое значение обычая, или потому, что онъ сознаеть свое безсиліе противиться обычаю. Опять-таки онъ можеть это сдёлать, но въ дъйствительности достигаютъ этого лишь немногіе. Другіе живуть въ данныхъ формахъ, не не обсуждая этихъ формъ, подобно муравьямъ.

Спасеніе человівческих обществь оть застоя заключается именно въ томь, что въ нихъ есть всегда первые. Эти дерзкіе критики существующаго, эти лицемівры, относящієся съ тайнымъ эгонстическимъ разсчетомъ къ священному обычаю, эти львы, идущіе за другими не потому, что и ті идуть, а потому, что имъ мично видна ціль въ этомъ направленіи — это люди мысли, работники прогресса, или реакціи, но во всякомъ случаї, враги закона. Они мішаютъ своимъ присутствіемъ другимъ останавливаться навсегда на той или другой ступени общественнаго развитія и хранятъ ихъ традицію позвоночныхъ животныхъ среди общества, готоваго опуститься на ступень безпозвоночныхъ.

Въ той части этихъ людей, которая стремится къ истинъ и справедливости, лежитъ элементъ прогресса общества. Но еще существованіе подобныхъ личностей не вноситъ въ самую жизнь общества прогрессъ. Здъсь дъйствуютъ двъ силы, противодъйствующія прогрессу. Одна сила ведетъ свое начало изъ общества

<sup>\*</sup> Гл. 9.

безпозвоночныхъ, другая изъ условій жизни позвоночныхъ. Первая есть установившійся строй преданій, привычекъ и обычаевъ, вторая — подавляющая среда. Обычные порядки жизни уносять часть дѣятельности личности; подавляющая среда требуетъ еще часть на борьбу за существованіе. Если зоологическая традиція не дозволяла человѣку погнуться надъ первой силой, то обѣ вмѣстѣ могли сломать его. Онъ доработался до нѣкотораго общественнаго строя съ цѣлью удобнѣе бороться при помощи этого строя. Но самое усложненіе строя жизни стало подавляющею силою для личности, и, наконецъ, усложненіе строя дошло до того, что въ совокупности съ природными условіями, оно остановило прогрессъ.

Здёсь остановка произошла на другой точкв, чёмъ та, кокоторую мы встрётили у человѣкообразныхъ обезьянъ. Тамъ рождается каждая особь съ возможностью развиться, но каждая же особь непремѣнно сходитъ на низичю ступень развитія при возмужалости. Здёсь постоянно въ обществѣ живутъ и борятся нѣсколько развитыхъ личностей; онѣ сами не спускаются обыкновенно на нижнюю ступень развитія. Но условія жизни не дозволяютъ имъ увеличиваться въ числѣ, и каждое поколѣніе приноситъ и уноситъ волну людей мысли, безсильную въ борьбѣ съ обстановкою.

Впрочемъ, подобное положение существуетъ болѣе въ поняти, чѣмъ въ дѣйствительности. Какъ только человѣческое общество не двигается впередъ работою людей мысли, то сейчасъ большею частію находятся сосѣди, которые перегоняютъ его, и потомъ являются передъ нимъ, какъ подавляющіе соперники въ борьбѣ за существованіе. Или самыя учрежденія общества теряютъ свою скрѣпляющую силу и дѣйствуютъ противъ него. Послѣдній пунктъ требуетъ поясненія.

Мы уже говорили, что человъкъ, живя въ обществъ съ данными формами, подчиняется ему не какъ муравей, безусловно, но можетъ подчиняться ему лицемърно, для своихъ эгопстическихъ цълей. Въ этихъ лицемърныхъ защитникахъ обычая встръчаютъ противники существующаго поряда наиболъе сильное сопротивленіе. Оно и понятно, потому что здъсь не рутина противодъйствуетъ мысли, а мысль — мысли. Если общество доведено до невозможности измъняться въ прогрессивномъ смыслъ, значитъ, люди, эксплуатирующіе установившійся порядокъ, преобладаютъ надъ людьми, стремящимися измънить его. Въ сущности, и тутъ общество не осталось тъмъ, чъмъ было, но его строй, установившійся въ виду наибольшей пользы, сталъ лишь

маскою, подчинился мысли людей, эксплуатирующихъ этотъ строй въ свою пользу. Чёмъ дёйствительнёе эксплуатація, тёмъ болёв силы общества слаб'єютъ. Одни питаются на счетъ другихъ, но эти посл'ёдніе истощаются и начинается обезсиленіе, меньшая способность противостоять бол'ёзнямъ, вымираніе. Общество челов'єческое, неидущее впередъ, им'єтъ всё шансы идти назадъ уже не въ смысл'ё общественныхъ формъ, а чисто въ смысл'ё физіологическаго истощенія.

Какъ ни недостаточны доказательства, что некоторыя илемена людей выродились и съ высшей ступени развитія сошли на низшую, но нѣкоторыя явленія подобнаго рода нельзя не признать. Тэйлоръ, отвергнувшій большую часть основаній, на которыхъ иные авторы (напримъръ, архіепископъ Уэтли, Whately) принимали всёхъ дикихъ за выродившіяся племена человъчества, тъмъ не менъе, говорилъ \*: «Мы видимъ, что вырожденіе рась происходить какь результать войнь, ига другихъ племенъ, вытъсненія въ менье благопріятныя мъстности и отъ различныхъ другихъ причинъ. Иногда случается, что причиною упадка бываеть завоевание, когда завоевавшая раса стоитъ въ чемъ-либо на болъе низкомъ уровнъ, чъмъ завоеванная. Дъйствительный упадокъ пропеходить въ томъ случав, когда грубая, но сильная раса преодолъваетъ цивилизованную, но слабую, и объ этомъ мы имвемъ достовврныя свидвтельства. Замътки Ливингстона о Бакалагари Южной Африки показывають намь расу, у которой цивилизація упала, но этоть упадокъ произошелъ совершенно, или отчасти, подъ вліяніемъ вившнихъ причинъ.

«Такія племена, о которыхъ извѣстно, что они стояли нѣкогда на высшей ступени культуры, нежели теперь, можно
встрѣтить въ Азіп. Нѣкоторые изъ береговыхъ тунгузовъ живутъ рыболовствомъ, хотя они и называются еще Орохи—имя,
имѣющее то же значеніе, какъ Оленные тунгузы. Нѣтъ никакого
сомнѣнія въ справедливости того преданія о Гольдахъ, что
хотя у нихъ нѣтъ теперь ни одного оленя, но нѣкогда они
были у нихъ, подобно тунгузскимъ племенамъ къ сѣверу отъ
Амура. Существуютъ калмыки къ сѣверу отъ Каспійскаго моря,
которые лишились своихъ стадъ и превратились въ рыболововъ. Богатѣйшіе изъ нихъ имѣютъ еще у себя пару коровъ.

<sup>\*</sup> Edw. Burnet Tylor: «Researches into the early history of mankind». (1865). 182 и слъд. Мы воспользовались переводомъ: «Доисторическії бытъ человъчества и начала цивилизаціи» (1868) 241 и слъд., исправленъ по оритиналу.

Они смотрять на лошадей, верблюдовь и овець, какь на странныя и чудесныя существа, когда иностранцы приводять ихъ въ ихъ страну. Они съ удивлениемъ слушаютъ разсказы старыхъ людей о жизни въ степяхъ, объ огромныхъ стадахъ и о безпрестанныхъ странствіяхъ по обширнымъ равнинамъ, тогда какъ сами живутъ въ камышевыхъ шалашахъ и навьючивають свою домашнюю рухлядь себт на спины, когда переходять на новое мъсто, удобное для рыбной ловли. Несчастные индіанцы Корнеройки Северной Америки суть отчасти Шомонесы или Змвиные индіанцы, которые сведены въ свое теперешнее состояніе ихъ врагами Черноногими (Blackfeet), которые пріобръли ружья отъ Гудзонбайской компаніи, и такимъ образомъ покорили Зменныхъ индіанцевъ и отняли ихъ охотничьи земли. Теперь они ведутъ кочевую жизнь, ища пристанища между холмовъ и утесовъ, скрываясь отъ взоровъ бѣлыхъ людей и индіанцевъ и питаясь главнымъ образомъ кореньями дикихъ растеній, рыбою и тою дичью, какую только можеть пріобрьсти такая безсильная раса. Они худощавы, жалки въ своей наружности, вполнъ заслуживая имя gens de pitié, данное имъ французскими трэпперами; они принуждены были оставить ремесла, которыми они обладали въ болъе счастливые дни, какъ, напримъръ, верховая ъзда и даже, какъ кажется, искусство строить шалаши; но насколько ихъ вырождение принесло съ собою упадовъ въ другихъ частяхъ ихъ первобытной цивилизаціи, это трудно сказать».

Но Тэйлоръ руководствовался лишь археологическими свидктельствами. Сравненіе анатомическаго строенія привело къ подобнымъ же заключеніямъ въ нѣкоторыхъ другихъ случаяхъ. Такъ, мы видѣли, что анатомъ Оуэнъ \* видитъ въ андаманскихъ минкопіяхъ выродившуюся въ культурномъ отношеніи расу, между тѣмъ, какъ строеніе ихъ череповъ указываетъ на высшее развитіе. Еще поразительнѣе можетъ быть примѣръ суматрскихъ баттовъ, о которыхъ даже думаютъ, по словамъ Шафгаузена \*\*, что они принадлежатъ къ арійцамъ, и которые, тѣмъ не менѣе, дошли до утонченнаго людоѣдства, именно: до съѣданія своихъ жертвъ жибыми. Едва-ли не слѣдуетъ видѣть въ подобныхъ явленіяхъ указаніе на подавляющее дѣйствіе культуры, которая остановилась въ своемъ развитіи на довольно высокой степени (именно для баттовъ), но, вслѣд-

<sup>\*</sup> Гл. 9. \*\* Тамъ же.

ствіе остановки, вызвала въ одномъ случав полное вырожденіе, въ другомъ — самыя патологическія явленія въ сферв обычая.

Прюнеръ-бей сказаль, что для вступленія дикаго народа на путь цивилизаціи, необходимо принужденіе, заключающееся или въ недостаткъ пищи, или въ могущественныхъ личностяхъ, или въ соприкосновеніи съ высшею цивилизацією \*. Онъ этимъ не исчерпаль побужденій для указаннаго имь явленія, но следуеть замътить, что всв названныя имъ побужденія могуть явиться и губительными элементами для илемени. Недостатокъ пищи можетъ свести расу почти на ступень низшихъ животныхъ. Личности могутъ искажающимъ, а не развивающимъ образомъ дъйствовать на общество. Что касается до вліянія высшей цивилизаціи на низшую, то намъ необходимо теперь сказать, въ чемъ же одна цивилизація можетъ считаться выше другой, и приступить къ ръшенію вопроса, проходящаго чрезъ всь эти статьи, вопроса объ элементахъ цивилизаціи, на который, впрочемъ, отвътъ получается самъ собою изъ предъидущихъ соображеній.

<sup>\*</sup> Гл. 11.

## ИЗЪ БАРБЬЕ.

(Прологъ къ ммбамъ).

Я знаю, что меня ждеть въ мір'в — осужденье, Что встрътить искренность моя — предубъжденье, Что за влачащійся въ грязи мой різкій стихъ, Стремленій чистоты не пощадять моихъ; Что грубымъ циникомъ и Діогеном» новымъ Я прослыву за то, что съ паносомъ дешевымъ Предоставляю я, превозносить другимъ Куміровъ, созданныхъ тщеславіемъ людскимъ. За то, что рядъ именъ, великихъ по преданью, Я гордо предаю порою поруганью, И не щадя равно народовъ и властей, Я ихъ преследую сатирою своей. Пусть такъ. Мий дила ийтъ до этихъ криковъ вздорныхъ Продавцевъ громкихъ фразъ и доблестей притворныхъ, Идей исчезнувшихъ-безвременныхъ бойцовъ И благочестія — канатныхъ плясуновъ. Пускай жестокъ мой стихъ; пусть ръчь моя сурова, Нашъ въкъ — желъзный въкъ. По времени и слово... Когда отъ ужаса — кружится голова Безстыдно мягкія придумывать слова, Когда кругомъ разгаръ насилья и разврата Позорна сдержанность безплодная кастрата Не станетъ умалять негодованья крикъ, Кто ненавидъть зло царящее привыкъ! Такъ пусть меня клянутъ поборники преданья, Мой откровенный гнввъ — мнв щить и оправданье: Неправда не сквернить собой мои уста, Какъ честность — стихъ мой грубъ и мысль моя чиста. Н. Курочкинъ.

# ЦИВИЛИЗАЦІЯ И ДИКІЯ ПЛЕМЕНА.

cuts cross thrus, the premised grown raisely; parisens, ca geta consider of accompliance of the water absorption allemando - through

The Head of the came was some for your mere, to soсорудить первое слинавлен; и тогда векальдиес получаеть, водиом-

origina a of countries would become former an authoria

# 17. Два элемента цивилизаціи.

Сравнивая современный нашъ общественный строй съ государствомъ насъкомыхъ, мы нашли въ нихъ общій элементъ, и въ первомъ нашли элементь, который совершенно отсутствуеть во второмъ, незамътенъ вообще въ міръ безпозвоночныхъ, начинаетъ проявляться въ классъ позвоночныхъ животныхъ, но подавляемый обстоятельствами, наконець выработывается въ человъческомъ обществъ, высказывается въ немъ все съ большею силою и, своимъ присутствіемъ, обусловливаетъ для человъческаго общества возможность имъть исторію, своимъ преобладаніемъ-прогрессъ общества, своимъ подчиненіемъ — его гибель. Нельзя не счесть справедливымъ обособить эти два элемента.

Второй изъ нихъ не нуждается въ особомъ названіи, потому что этотъ элементь есть не иное что, какъ мысль, съ ея критическимъ отношеніемъ къ обстановкъ, въ видахъ удовольствія, пользы, истины или справедливости. Что касается до перваго элемента, общаго всякому обществу, съ опредъленною системою привычекъ, преданій и обычаевъ, ему можно, повидимому, придать названіе, употребляемое уже теперь для внішнихъ проявленій общественной жизни авторомъ, наиболю обратившимъ вниманіе на эту сторону соціальныхъ явленій, Клеммомъ, именно названіе пультуры. Правда, что онъ и большинство авторовъ, употреблявшихъ это слово, какъ мы видёли выше, не ограничились только внёшними формами общественной жизни, но подразумввали, подъ словомъ культура, и большую часть проявленій мысли въ обществъ, однако, съ одной стороны, никто не выдёляль обычныхъ формъ общественности изъ этого слова; съ другой — приходится или сочинять для этого значенія новое слово или употреблять одно изъ прежнихъ, близкихъ по смыслу; съ третьей — въ нашей литературѣ уже есть примъры употребленія слова «культура» именно въ этомъ смыслѣ; наконецъ, съ четвертой, — обозначая словомъ культура исключительно элементъ привычки, обычая и преданія въ общественной жизни, мы имѣемъ возможность обособить это слово отъ слова цивилизація, съ которымъ первое сливается; и тогда послѣднее получаетъ возможность найти себѣ точное примѣненіе къ совокупности двухъ разсмотрѣнныхъ общественныхъ элементовъ.

Въ этомъ мы опять держимся возможно ближе къ народному употребленію словъ. И тв, которые употребляють слово цивилизація въ самомъ широкомъ значеній, и тв, которые ограничивали его по возможности, были согласны въ томъ, что слово примънимо къ современному намъ строю европейскаго общества, для котораго мы и сохранили его, принявъ этотъ строй за исходную точку анализа. Но лишь самые ръшительные обобщатели, подобно Кудро, подвели подъ слово «цивилизація» государство безпозвоночныхъ, да и тутъ не решились остаться последовательными, потому что для привычекъ общественной рвчи было неудобно говорить о цивилизаціи муравьевъ. При томъ значеніи терминовъ, которое здісь принято, подобное обобщеніе и ненужно. Весь міръ безпозвоночныхъ, не представляя слѣдовъ протеста личной мысли и переработки культуры мыслію, остается при одной культурь, то-есть онъ имфеть одинь изъ элементовъ цивилизаціи, ея формальную сторону, жизнь общественную какъ наследственный, необсуждаемый, ненарушимый, безусловно обязательный обычай, какъ преданіе и привычку. Этотъ элементъ есть и во всякой челов вческой цивилизаціи, но къ нему здёсь присоединяется другой элементь, мысль личности. -постоянно переработывающая культуру и развивающаяся въ этой переработкъ, -это элементъ человъчный; хотя его можно прослъдить и въ мірь позвоночныхъ, но тамъ онъ постоянно подавленъ внъшними обстоятельствами и не можетъ доработаться до состоянія прогрессивности въ обществъ. Въ высшихъ обезьянахъ каждое существо заключаетъ уже возможность прогресса своей организаціи, но неизбъжно приходить къ невозможности его въ теченіе жизни. Въ низшихъ человъческихъ обществахъ противъ возможности прогресса, заключенной въ мысли личности, вооружаются двв силы, вившнія обстоятельства и культурное стремленіе къ застою. Въ нікоторыхъ случаяхъ общество не выдерживаеть борьбы. Но остановиться оно почти не можеть: по самымъ условіямъ внутренней работы мысли личности, общество должно идти впередъ или гибнуть. Оно и следуетъ этой судьбъ. Одни общества иытаются остановиться и гибнутъ. Другія развиваются, достигають высшихь формь цивилизаціи, постоянно переработывая мыслію дичностей свою систему привычекъ, преданій и обычаевъ, постоянно оживляя и осмысливая свою культуру. Чѣмъ болѣе въ нихъ элементъ мысли преобладаетъ надъ элементомъ культуры, тѣмъ цивилизація ихъ стоитъ выше.

Становясь на эту точку зрвнія, мы чрезвычайно удобно разръшаемъ противоръчія, встръчавшіяся въ употребленіи слова «цивилизація» \*. Они происходили частью оттого, что авторы недостаточно ясно различали два, разделенные нами, элемента, частью оттого, что тотъ или другой ученый обратилъ исключительное вниманіе на одинъ изъ этихъ элементовъ въ ущеров другому. Имъя въ виду преимущественно культуру, можно было ставить на одну ступень общество безпозвоночныхъ и общество современныхъ парижанъ, находить прогрессъ элементомъ дымъ цивилизаціи. Имъя въ виду преимущественно работу считать прогрессивность исключительмысли, можно было нымъ содержаніемъ цивилизаціи (какъ Лартэ, Летурно). Желая согласить и то и другое, Кудро могъ впадать въ неизбълныя противорвчія, потому что онъ сначала назваль цивилизацією только культуру, а потомъ принялъ въ соображение только работу мысли. Называя цивилизацією состояніе, въ которомъ живуть существа, «находящіяся въ общественномъ союзъ», и прибавляя для объясненія: «муравьи, бобры, обезьяны, цузы — цивилизованы», Кудро имѣлъ въ виду зоологическій, обычный элементь цивилизаціи, челов'вческую культуру; когда же онъ перешелъ къ замъткъ, что началомъ цивилизаціи надо считать моментъ сознательнаго прогресса общества, онъ перешель на точку зрвнія работы мысли. Гарригу, допускавшій, что антропофагія составила успта цивилизацій, им'йль въ виду, что могли быть формы челов'яческой культуры, еще низшія, чімь та, которую встръчаемъ при людовдствъ. Въ развитіи наукъ и искусствъ видъли цивилизацію тѣ, которые темно сознавали, что работа мысли составляетъ существеннъйшую принадлежность цивилизаціи, видели въ наукахъ и искусствахъ вернейшій признакъ этой работы и не различали критической, развивающей работы мысли въ ученыхъ и художественныхъ трудахъ отъ компилативныхъ и рутинерныхъ произведеній, нисколько не стоящихъ выше архитектуры улья. Когда же Прюнеръ-бей допускаль существование цивилизации лишь въ государствъ при поощреніп развитія всёхъ человіческихъ способностей, онъ слишкомъ тъсно ограничиваль терминъ цивилизапія культурными

<sup>\*</sup> См. гл. 4.

идеалами последняго періода и близко подходиль къ Пелларену, который, отходя (съ Фурье) отъ всей традиціи обычной рѣчи, придаваль слову уже смысль одной спеціальной культурной формы. Подобнымъ же образомъ можно бы уяснить и всъ существовавшія опредёленія и взгляды на цивилизацію, какъ ограниченіе или затемненіе того значенія, которое здісь принято для этого слова. Въ двухъ отрасляхъ литературы о культурв и цивилизаціи, упомянутыхъ въ началь, произошло само собою то раздъление элементовъ цивилизации, на которое мы теперь указываемъ. Одни писатели, вследъ за Клеммомъ, стали разработывать все съ большею старательностью въ наше время культуру обществъ, ихъ вившнія формы, такъ-какъ туть они имвли двло съ большинствомъ общества, изучали нетолько умственную аристократію философовъ, художниковъ и ученыхъ, а жизнь большинства людей присутствующих при цивилизаціи, работающих на нее, терпящих отъ нея. Другіе писатели остались върны традиціи прежняго времени, и, не обращая вниманія на культурный элементъ общества и на его измънение подъ вліяніемъ мысли, следили въ цивилизаціяхъ только исторію техъ «свидътелей и истолкователей идей минувшаго», по словамъ Лацаруса, тёхъ «идеальныхъ произведеній», въ которыхъ мысль оставила прочные, неумирающіе следы своего развитія. Но остановимся нъсколько на главныхъ писателяхъ, нами упомянутыхъ въ началь, и посмотримь, на сколько они уяснили себь дыйствительное значение цивилизации и отношение ея двухъ элементовъ въ ихъ взаимнодъйствіи.

Гизо \* противоположилъ въ цивилизаціи два, другъ друга вызывающіе, элемента: развитіе дізтельности личной и дізтельности общественной, измѣненіе внутренняго человѣка или внѣшняго его состоянія. Это было уже не маловажное указаніе, хотя понятіе о развитіи общественной д'вятельности оставалось туманнымъ: послъдняя собственно можетъ развиваться исключительно путемъ большаго развитія деятельности личной. Прогрессъ общественныхъ сношеній, увеличеніе общественнаго богатства, лучшее его распредъление столь же мало могутъ совершиться сами собою, какъ научное открытіе, философская идея или художественное произведение могуть явиться на свъть внъ сознательной дъятельности ученаго, мыслителя и художника. Если, при худшемъ общественномъ стров, процветаютъ гдв либо науки и искусства, то это признакъ одного изъ двухъ случаевъ. Или общество идетъ къ перевороту, потому что мысль

<sup>\*</sup> См. гл. 2.

въ немъ сильна, но проявляется лишь въ мирныхъ сферахъ, допускаемыхъ культурнымъ строемъ, а втайно работаетъ надъ разрушеніемъ строя, доставляющаго обществу худшее положеніе сравнительно съ другими. Или общество идетъ къ паденію, потому что жизнь цивилизованнаго меньшинства, обезпеченнаго культурною обстановкою, разошлась съ жизнію большинства: первое направило свою мысль на сферы чуждыя второму, изолировалось въ области отвлеченнаго мышленія, и не замічаеть, что культура, необновляемая мыслію, гність въ своемъ основаніи, не сегодня — завтра рухнеть, и унесеть съ собою тѣ высокія созданія науки и искусства, которыми наслаждается меньшинство, непозаботившееся укръпить свою цивилизацію лучшимъ общественнымъ строемъ. Но у Гизо, хотя несколько смутно, высказалось различение личной деятельности, изменяющей общество во имя своего идеала, и общественной культуры, представляющей лишь среду для развитія личностей и обусловливающей болье или менье удобное ихъ развитие. Особенно важно у Гизо указаніе на прогрессивное стремленіе, какъ на характеристическій признакъ цивилизаціи. Послідующіе мыслители, разбирая болье подробно, како можеть совершиться прогрессивное движеніе, и гдль можеть появиться стремленіе въ этомъ направленін, должны были неизбіжно придти къ открытію, что переработывающая мысль личности и заключаеть въ себъ это стремленіе. Что касается до различныхъ культурныхъ формъ, отнесенныхъ Гизо частью къ общественному, частью къ личному или человъчному развитію, то всь эти формы на столько человачны и прогрессивны, на сколько въ нихъ работаетъ критическая мысль; на сколько же онъ — дъло обычая и привычки, на столько онъ стоятъ не выше постройки термита, только онв посложнве.

Гердеръ \* обратиль болѣе вниманія на вліяніе внѣшнихь обстоятельствъ на личность, чѣмъ на участіе личности въ развитіи общества. У него встрѣчаемъ мысль, что культура общества есть воспитаніе человѣка подъ вліяніемъ среды и общества. Слѣдовательно, онъ замѣтиль измѣненіе личности, ем прогрессивность, но упустиль изъ виду, что этотъ прогрессивный элементъ, въ присутствіи данной среды и даннаго общественнаго строя, будетъ не только приноравливаться къ нимъ, но и переработывать ихъ. Тѣмъ не менѣе его замѣчаніе о воспитаній личности обществомъ не могло пропасть даромъ для послѣдующаго времени. Вслѣдствіе своей точки зрѣнія

<sup>\*</sup> См. гл. 2.

T. CLXXXVI. — OTA. I.

Гердеръ усвоивалъ разнымъ климатамъ и мѣстностямъ разную цивилизацію, которую онъ называлъ культурою; онъ не выдѣлялъ достаточно ясно изъ этого понятія элементъ, дѣйствительно обусловленный временемъ и обстоятельствами: преданія, привычки и обычаи; этотъ культурный элементъ разнообразенъ почти до безконечности. Но въ понятіи о цивилизаціи есть другой элементъ, недопускающій такого различія: это — мысль съ ея критикою. Значеніе этого элемента должно было быть

уяснено трудами новыхъ идеалистовъ.

Собственно личная мысль играла въ ихъ построеніяхъ довольно жалкую роль. Творческое я Фихте старшаго быстро перешло въ безусловное я, въ разумъ вещей, разумъ міра, разумъ исторіи. Когда у Гегеля \* исторія сдёлалась поприщемъ развитія духа, и последній развивался путемъ сознанія собственной свободы, то это быль не духь личности, а духь безусловный. Иначе говоря и прилагая въ частности процессъ Гегеля къ разсматриваемому вопросу, свобода безусловнаго духа заключалась въ болве и болве разумныхъ формахъ культуры; общественныя формы (объективный духъ) были предъидущимъ фазисомъ для самосознательности безусловнаго духа. Личностямъ же предстояло быть игрушкою «хитрости» безусловнаго духа, воображать, что онв преследують свои цели, свои идеалы, а въ сущности исчезать въ процессъ развитія культурныхъ формъ, быть жертвами осуществленія непзмінныхъ цілей, необходимой послъдовательности въ развитіи культуры. Тъмъ не менве личностямъ было дано мъсто: проницательный умъ Гегеля замвтиль, что безъ нихъ, хотя бы въ видв орудій, двло никакъ обойтись не можетъ.

Какъ ни незначительно оно съ перваго взгляда, но это указаніе драгоцѣнно, и вотъ у Лацаруса \*\* иден прежде всего и иище всего проявляются въ личностяхъ. Эти личности, проникаясь
идеями, становятся ихъ представителями. Въ самое глухое время
исторіи, въ личностяхъ идеи хранятся для потомства. Идеальное содержаніе личности служитъ мѣркою для умственной и
правственной высоты личности, для ея историческаго значенія.
Здѣсь работа личной мысли поставлена на надлежащее мѣсто.
Проницательность Лацаруса высказывается и въ томъ, что онъ
не увлекся значеніемъ втораго проявленія идеи въ исторіи, именно идеальными произведеніями науки, искусства и техники.
Онъ указаль, что творческая сила личности въ этой области

<sup>\*</sup> См. гл. 3.

<sup>\*\*</sup> См. гл. 3.

можеть быть весьма отлична отъ исторической силы личности. какъ представителя современныхъ идей; иначе говоря, ученый, художникъ и техникъ иногда можетъ быть болве прелставителемъ культуры, чемъ мысли. Последнею формою проявленія идей Лацарусь признать культурныя формы, которыя «живуть въ исторіи и исторія въ нихь», и составляють «самую ткань» человъческой жизни. Но какъ ни высоко онъ поставиль эти «исторические результаты идей», тъмъ не менъе онъ настолько проникся сознаніемъ необходимости ихъ переработки, что прямо указалъ на неизбъжную гибель народности, которая «узко и односторонне» преследуеть одну и ту же идею (понятую здёсь въ ел проявлени въ культурныхъ формахъ), и на движение человъчества впередъ «лишь вслъдствие появления новыхъ идеальныхъ элементовъ». Отъ Лацаруса не ускользнули и обстоятельства, вытекающія изъ сопоставленія элемента культуры и мысли; именно, что личность, углубляющаяся въ свою работу мысли, можетъ потерять понимание потребностей современной культуры, нравственную связь съ теми, которые живуть этою культурою или ею подавлены; и что культурные процессы, поглощая всю діятельность личности, могуть ослабить работу ея мысли, нужную для обновленія культуры; что работа мысли, концентрируясь въ небольшомъ числъ лицъ, можеть достигнуть значительной высоты («мышленіе можеть уплотниться», какъ выражается Лацарусь), но это меньшинство настолько отдёлится въ своей работь отъ большинства, что цивилизующая мысль можетъ распространяться крайне туго («будетъ недостаточно улетучиваться»). Можно сказать, что Лацарусь почти вполнъ формулироваль ту теорію отношенія работы мысли къ формамъ культуры, которую здёсь мы пробовали развить; но онъ получилъ свою терминологію въ наслъдство отъ идеалистовъ, и придалъ болъе полемическую цъль своей статьв, гдв мысли, выписанныя въ началв, составляють лишь эпизодъ; это помѣшало ему, можетъ быть, развить указанную теорію болье отчетливо.

Если, на этой точкі зрівнія, цивилизація является культурою, развивающеюся подъ вліяніємъ критической мысли, то само собою разумівется, что мы не можемъ уже принять опреділеніє Пелларена, ограничивающаго, вслідть за Фурье, смыслъ слова обозначеніемъ одного изъ фазисовъ культуры \*. Если допустить это обозначеніе, то пришлось бы создать новое слово для того обобщающаго значенія, которое здісь придано циви-

<sup>\*</sup> См. гл. 14.

лизаціи и, при этомъ, отойти отъ всёхъ привычекъ языка. Въ последнихъ мы не находимъ, при употреблении слова цивилизація, ни одного признака, который бы пом'вшалъ намъ приложить это слово къ болве гармоническому общественному строю, тымь строй современной Европы, какъ бы мы ни разрисовывали въ нашемъ воображении этотъ ожидаемий строй. Все-таки это будеть какая либо система обычаевь и привычекъ, проникнутыхъ болье или менье мыслію и переработываемыхъ ею въ виду болье обширной истины и болье полной справедливости. Если мы, съ нъкоторымъ правомъ, можемъ сказать объ общественной жизни животныхъ и нъкоторыхъ элементарныхъ человвческихъ обществъ, что это еще не цивилизація, но нвчто низшее, то едва-ли есть такое матеріальное удобство, или умственное и нравственное совершенство въ развитии личности и общества, которое было бы не совсимь удобно обозначить этимъ терминомъ, и, при появленіи котораго, мы почувствовали бы себя вынужденными сказать: это уже не цивилизація.

Поэтому слова Уэка (Wake), что «цивилизація есть окончательный продукть человіческой умственной діятельности» \*, мы можемь допустить лишь въ томь смыслів, что это продукть, постоянно развивающійся, получившій місто уже весьма давно въ исторіи, проявляющійся въ весьма различныхъ формахъ культуры и въ весьма разнообразныхъ процессахъ діятельности мысли на эти формы. Впрочемь, едва-ли Уэкъ имість въ виду подобный смысль, и его фраза, вмістів съ послівдующими разъясненіями, скоріве указываеть на поливійшую темноту слова для высказавшаго его автора.

## 18. Взаимнодъйствіе цивилизацій.

Зная составные элементы цивилизацій, намъ уже легче разсмотрѣть, что должно произойти при столкновеніи двухъ разнородныхъ цивилизацій. Мы сказали выше, что общество, остановившееся въ своемъ развитіи, и слабѣющее вслѣдствіе этой
остановки, дѣлается легкою жертвою другой народности. Это
и есть причина, почему рѣдко общества умираютъ отъ внутренняго истощенія. Являются сосѣди, пошедшіе нѣсколько далѣе; являются они съ намѣреніемъ эксплуатировать ослабленное общество въ свою пользу, и столкновеніе кончается потерею автономіи со стороны общества, недостаточно зашедшаго
впередъ. Иногда, конечно, это происходитъ и въ обществѣ

<sup>\*</sup> Гл. 4.

развивающемся, но встречающемъ напоръ сильнейшаго врага. В прочемъ, мы видели, что и безъ войны, отъ одного прикосновенія съ высшею цивилизацією, иныя народности гибнутъ. Здёсь намъ представляется важный вопросъ, который, какъ мы видели, вызваль столько споровъ и не нашелъ себе надлежащаго разрешенія, вопросъ о гибели низшихъ расъ въ присутствіи европейской цивилизаціи \*. Для уясненія этого вопроса разберемъ, что происходитъ, когда двё расы, стоящія на разныхъ ступеняхъ общественнаго строя, сталкиваются, и выше

стоящая, какъ обыкновенно, получаетъ преобладание.

. Общество высшаго развитія приносить съ собою два элемента: зоологическій элементь культуры, состоящій въ преданіяхь, привычкахъ и обычаяхъ, и человъческій — мысль, стремленіе къ лучшему, критику существующаго во имя пользы, изящества, истины, справедливости. Если общество стоить выше, значить въ его цивилизаціи элементъ мысли развить болье; но этотъ элементъ, критика мысли, прилагается одинаково ко всемъ формамъ; слъдовательно притовъ людей лучшей и высшей мысли въ низшее общество можетъ быть для него лишь благомъ. Они лучше туземцевъ различатъ недостатки общества, его нужды, его средства, и лучше туземцевъ воспользуются средствами общества, чтобы исправить его недостатки; конечно, предполагая, что они сблизятся съ туземцами, какъ педагогъ сближается съ ученикомъ, войдутъ въ строй мысли низшей расы и пожелають искренно посвятить себя ея развитію. Но приходять большею частію не люди мысли, а люди, которые, при помощи людей мысли, выработали себ'в только болье искусную технику, и приносять то, что имъ всего дороже и свойственные, т.-е. свой зоологическій элементь, свои преданія, привычки и обычаи. Тогда начинается борьба не мысли съ культурою низшей расы, а двухъ культуръ, двухъ зоологическихъ началъ. Если они близки, то происходитъ слитіе или вытъснение одного другимъ безъ особеннаго вреда для народности. Катрфажъ замътилъ, что цивилизующій элементъ дъйствуетъ удачнъе, когда воспитатели не очень далеко отстоятъ отъ цивилизуемыхъ по развитио \*\*. Это вовсе несправелливо для распространенія истинной цивилизацін, какъ несправедли-. во въ педагогіи, что учитель менье развитый съумветь лучше научить вовсе неразвитаго ученика. Замъчание Катрфажа справедливо лишь въ пределахъ передачи другихъ формъ культу-

<sup>\*</sup> См. гл. 4 и 11.

<sup>\*\*</sup> Гл. 11.

ры. Эти формы, дъйствительно, тъмъ легче усвоиваются расою низшей культуры, чъмъ самыя культуры ближе. Случается даже, что побъжденное общество господствуетъ при этомъ надъ побъдившимъ нъкоторыми культурными элементами. Но при столкновеніи двухъ, сильно различающихся, культуръ подобное примиреніе уже не имъетъ мъста. Преданія, привычки, обычаи одного племени на столько разнородны съ преданіями, привычками, обычаями другого, что для низшихъ скачокъ невозможенъ. Оно сопротивляется до конца и гибнетъ, если не въ силахъ сопротивляться.

Это исторія дикихъ въ стольновеніи съ европейцами. Что принесли дикарю посл'єдніе: критику ли мысли, изощренной паукою? искусство ли рукъ, пріучившихся къ техникъ? мастерство ли исихолога-педагога, способнаго приноровиться къ низшему состоянію ума и возвести его на высшую ступень? Нътъ; европейцы принесли дикарю слова, приличія, обычаи, привычки, преданія, т.-е. свою культуру. Европейцы заставили дикаря говорить mi Deus вмѣсто Мумбо-джумбо \*. Они сказали ему, что ходить голымъ неприлично. Они захотъли, чтобы онъ жилъ въ домѣ, ходилъ въ школу, читалъ учебники, повторялъ заученыя фразы. Они пріучили его пить водку и захотіли пріучить къ европейскимъ формамъ жизни. Развѣ прогрессъ заключается въ усвоеніи европейской культуры? Разві формы культуры не могуть быть столь же многообразны, какъ гивзда осъ и пауковъ при совершенно равномъ нравственномъ достоинствъ? Развѣ сила и величіе современной цивилизаціи заключаются въ ея культурныхъ формахъ, а не въ методической выработкъ мысли новаго времени? Понятно возмущение противниковъ миссій при видѣ этой, совершенно безтолковой дѣятельности наклеиванія на нісколько десятковъ дикарей, остающихся при прежнемъ процессь мысли, мелкихъ внышностей европейской культуры.

Но и Колензо, Гэррисъ и ихъ единомышленники \*\* еще не могутъ объщать себъ успъха, потому что и они не уяснили себъ различія европейской мысли отъ европейской культуры и тоже имъютъ въ виду, хотя частью, прививать культуру, а не работать надъ дикимъ матеріаломъ европейскою мыслію. Оно и понятно, потому что въ самой Европъ идетъ борьба гораздо болье между людьми разной культуры, чъмъ между людьми мысли и людьми культуры.

Между тымь гибель дикихъ племенъ замычается при самыхъ

<sup>\*</sup> См. гл. 13. \*\* См. гл. 13.

разнообразныхъ условіяхъ, и мы привели выше удивленіе ученыхъ членовъ парижскаго общества, относительно племени, жившаго на островѣ Гаваін 1, которое цивилизовалось, говорять они, само собою, до колонизаціи страны европейцами, осталось независимо и все-таки не спаслось отъ вымиранія безъ особенныхъ бользней. Но спрашивается, на сколько насилія великаго Тамеа-меа должны быть сочтены нажное и разумное при введении европейской культуры на Гаваіи, чёмъ еслибы на туземцевъ действовали прямо европейскіе колонисты? Что Тамеа-меа и его династія остались независимы и нашли для себя выгодными формы европейской культуры, это мы знаемъ. Но желало ли этихъ формъ населеніе? Не были ли онт ему навязаны насильно? Не послужили ли въ удобнъйшему подчинению тувемцевъ ихъ правителямъ? На сколько работа европейской мысли усвоилась на почвъ Гаваін? — Все это намъ очень мало извъстно, слъдовательно и здёсь, до новыхъ, более точныхъ изследованій, вне всъхъ таинственныхъ причинъ или ослабленія жизненной силы туземцевъ, какъ говорилъ Шафгаузенъ 2, можно просто принисать гибель туземцевъ тому, что культурныя формы, весьма различныя отъ прежнихъ, навязаны туземцамъ насильно, и племя, не будучи въ состояніи на столько изм'єнить своихъ привычекъ, внъ разумнаго, цивилизующаго дъйствія мысли, не выдерживаетъ и гибнетъ.

Но должны ли неизбъжно гибнуть дикія племена подъ вліяніемъ цивилизаціи? Для правильнаго отвѣта на этотъ вопросъ обратимъ вниманіе на мысль, высказанную Пеллареномъ 3 и довольно важную для уясненія факта, что наша цивилизація для низшихъ племенъ оказывается невозможною, не имъетъ для нихъ привлекательности и фактически истребляетъ ихъ. Пелларенъ подкрипляетъ свое мижніе аргументомъ, что, при допущеніи невозможности прогресса для рась дикихъ, пришлось бы подписать смертный приговоръ всёмъ дикимъ племенамъ, и не рѣшается допустить возможность этого. Аргументь, приведенний Пеллареномъ, конечно ненаученъ. Изъ того, что, въ случав невозможности совершенствоваться, низшія расы были бы обречены на погибель, нельзя еще ничего заключить о факт' ихъ способности къ прогрессу. Предполагать въ природъ сожальние, разумность и приссообразность внр чувствующихъ и желающихъ особей, значило бы вносить въ науку тъ causes occultes, о которыя

¹ См. гл. 11.

<sup>2</sup> Гл. 12.

з Гл. 14.

<sup>4</sup> См. гл. 4.

слишкомъ уже долго задерживали науку; если онъ недоступны опыту по самой своей сущности, то объ нихъ можно сказать, что онь не существують. Природа подписала смертный приговорь слишкомъ многимъ группамъ существъ, чтобы позволительно было усомниться въ ея готовности столь же безжалостно исполнить подобный приговоръ и надъ сколькими угодно расами людей. Человъку можетъ быть и должно быть это жаль; человъкъ, подписывающій смертный приговоръ человъку безъ крайней необходимости, едва-ли по своему развитію стоитъ высоко въ ряду существъ своего рода. Но природа знаетъ только необходимость. — Впрочемъ, неправильность одного аргумента оставляетъ нетронутыми другіе. Согласимся въ фактъ, что низшія расы гибнуть подъ вліяніемь нашей цивилизаціи; допустимь, что онв могуть погибнуть безъ малвишаго нарушения общихъ законовъ природы относительно жизни и смерти единичныхъ и коллективныхъ существъ; положимъ даже, было бы доказано, что нетолько миссіонерство, но пропаганда европейской пивилизаціи по мысли Колензо и Гэрриса оказалась бы совершенно безсильною предъ отвращениемъ дикихъ племенъ отъ формъ нашей жизни. Все это еще не доказательство, что они должны погибнуть и не могутъ вообще совершенствоваться. Европейская цивилизація въ такомъ только случав могла бы объявить себя окончательным в идеаломы человыческого общества, когда бы человькъ сталь на точку зрвнія муравья и рышился бы столь же энергически противод виствовать всякому изменению въ настоящемъ стров, какъ члены муравейника отстанваютъ неподвижность своихъ кастъ, своихъ невольниковъ, дойныхъ вшей и т. п. Голоса, протестующие противъ неизмѣнности культурныхъ формъ, не переставали раздаваться съ техъ поръ, какъ въ XIII въкъ пробудилась новая Европа. Тогда протестовали противъ другихъ культурныхъ формъ. Эти формы измѣнились значительно. Но, по мірь ихъ изміненія, требованія новыхъ. еще болье обширных измыненій все росли, особенно съ того времени, какъ новая Европа вступила въ свой настоящій фазисъ въ XVII въкъ. Критика науки написана на знамени ел представителей. Измѣненіе общественнаго строя соотвѣтственно требованіямъ справедливости или пользѣ большинства есть явно высказанное требование ея соціальныхъ теоретиковъ и ея популярнфишихъ предводителей въ политическихъ столкновеніяхъ. Все это указываеть на существование въ самомъ умственномъ и жизненномъ стров современной Европы глубокаго убъжденія, что ея культура не окончательная, что эта культура есть одина изъ историческихъ фазисовъ развитія человічества, что буду-

щее представить болье полное осуществление идеаловь, которые теперь лишь темно рисуются въ воображении большинства. Пъло не въ томъ, будетъ ли этотъ неосуществленный еще идеалъ называться въ свое время гармоніей или какъ нибудь иначе, но въ немъ потребности человъка отдъльно и коллективно будутъ удовлетворены лучше, чёмъ онё удовлетворяются теперь. Следовательно нисколько не лишено в роятности изложенное выше предположение Пелларена; въ человъкъ существуютъ требованія личной свободы и устраненія неравенства; эти требованія въ культур'ї дикарей осуществляются нісколько ощутительные для личности, чёмъ при господстве юридическихъ формъ и конкурренціи капиталовъ, составляющемъ отличительную черту культуры настоящаго періода; не лишено въроятности предположение, что эти требования будутъ полнъе осуществлены въ ожидаемую эпоху высшей культуры, чёмъ нынъ, и что, следовательно, дикія племена, которыя доживуть до нея, будуть совершенно способны принять эту высшую культуру, хотя совершенно неспособны принять нашу. Что подобные случан представлялись и представляются, тому служить доказательствомъ исторія. Негры оказались способными жить въ Либеріи и участвовать, какъ полноправные граждане, въ передовомъ государствъ міра \*, хотя весьма сомнительно, чтобы они оказались способными примкнуть къ феодальному строю прежней Европы или даже къ той смъси феодализма съ юридически-промышленнымъ строемъ, которая осталась въ культуръ современной Европы. Здёсь мы имъемъ фактъ, что культуры прежней и новой Европы удовлетворяють меньшему числу человъческихъ потребностей, чымь культура американская, и потому могли лишь избивать негровъ, развращать ихъ или обращать въ невольничество, тогда какъ последняя дозволяеть имъ участвовать въ общественной жизни. Еще разительные примырь, можеть быть, представляють евреи, которые остались особнякомъ въ присутствіи всіхъ восточныхъ, древне-классическихъ и феодальныхъ цивилизацій, а, подъ вліяніемь движенія новыхъ европейскихъ идей, сами оказались способными къ реформамъ и приняди самое живое и вліятельное участіе въ жизни Европы нашего времени, болъе и болъе сливая свои интересы съ интересами государствъ юридически-промышленнаго строя. Если юридическипромышленная цивилизація новаго времени сдівлала такія пріобрътенія, какъ въ своихъ менье чистыхъ формахъ (европейскихъ), такъ и въ болве чистой (американской), то совершенно

<sup>\*</sup> Гл. 12.

дозволительно надвяться, что следующая ступень ея будеть способна охватить еще нікоторыя расы человівчества, и ввести ихъ въ общечеловъческое общение; новый шагъ можетъ обозначиться опять новыми завоеваніями цивилизаціи; и, по аналогіи, нёть причины не допустить, что можно придти къ форме цивилизаціи, доступной всімь расамь, не потому что она достаточно иизка, а потому что она достаточно высока, т.-е. такъ несложна въ своихъ формахъ, такъ нестъснительна для личностей, такъ прямо относится къ физическимъ, умственнымъ и нравственнымъ ихъ потребностямъ, и такъ хорошо выработала технику для удовлетворенія этихъ потребностей, что достаточно быть человекомъ для пониманія ея выгодъ и для участія въ ел механизмъ. Степень этого участія будеть уже опредъляться не различіемъ расъ, а различіемъ индивидуальныхъ способностей, подобно тому, какъ участіе въ политической жизни Свверо-Американскихъ Штатовъ опредёляется уже теперь лишь способностью личности къ успъшной конкурренціи съ другими на почвъ юридической и промышленной. Такимъ образомъ, кажется, можно допустить съ нъкоторою увъренностью предположеніе: чёмъ выше цивилизація, тёмъ она доступне большему числу личностей.

Но уже слово доступные, нами употребленное, указываеть, что цивилизація не есть что-либо само собою достающееся личности. Это — благо, которое находится въ кругѣ возможности для личности, но требуетъ отъ нея самостоятельнаго труда. Еврей въ Европѣ можетъ сдѣлаться Мозесомъ Мендельсономъ, Мейерберомъ, Гейне, Кремье, д'Израэли или Лассалемъ, но для этого нужно, чтобы онъ, какъ личность, доработался мыслію до одного изъ первыхъ мѣстъ въ обществѣ по наукѣ, по искусству или по общественной дѣятельности. Негръ можетъ занять мѣсто среди законодателей одного изъ могущественнъйщихъ государствъ міра, но для этого онъ долженъ пріобрѣсти умственное вліяніе на согражданъ.

Здёсь мы встрёчаемся опять съ элементомъ мысли, необходимымъ при усвоеніи цивилизаціи. Личность или общество можетъ возвыситься съ низшей точки цивилизаціи на высшую или усвоивая высшую культуру, вмёстё съ мыслію, ее оживляющею, или прилагая къ своей собственной культурё процессъ переработывающей мысли. Какъ первое, такъ и послёднее можетъ быть принесено личности и обществу извнё. Первый пріемъ удаченъ иногда, но не всегда, и чёмъ выше культура, чёмъ болёе она даетъ простора мысли, и чёмъ доступнёе перера-

боткѣ, тѣмъ большій кругъ личностей и племенъ она можеть захватить. Но второй пріемъ не имѣстъ этихъ недостатковъ.

Мысль есть общій элементь для самыхь различныхъ цивилизацій. Онъ разнятся культурными формами, и эти формы, какъ мы уже говорили, могуть быть до крайности разнообразны. Но мысль въ своемъ критическомъ процесст обща всему мыслящему. Ел методы вездѣ и всюду одинаковы, вездѣ и всюду приложимы, потому что требують постоянно одного и того же, и только этого: улучшенія существующаго помощью средствъ, данныхъ этимъ же существующимъ. Они требуютъ истины и справедливости, но не истины вычитанной, завъщанной или прорицаемой, а истины, вытекающей изъ фактовъ, доступныхъ наблюденію; не справедливости, заключенной въ обычай, въ законъ или въ догматъ, а справедливости, вынесенной изъ жизни. Поэтому мысль есть элементъ цивилизаціи, принадлежащій всёмъ временамъ и народамъ, приложимый повсюду и всегда; культура же есть начало мъстное и временное, подлежащее критикъ и измѣненію по мѣрѣ надобности и возможности. Перье сказаль, что всемірный культь, всемірныя учрежденія и всемірное воспитание столь же невозможны, какъ общий языкъ и общий миръ \*. Относительно послъднихъ слишкомъ дерзко предсказывать невозможность ихъ въ будущемъ. Невозможность всемірнаго культа и всемірныхъ учрежденій довольно в'вроятна, всл'вдствіе разнообразія культуръ, да и стремиться къ подобнымъ всемірнымъ формамъ — діло лишнее. Относительно же восинтанія можно сказать, что, при крайнемъ разнообразін его пріемовъ, вслъдствіе личнаго разнообразія между учениками, его методы всемірны и единообразны, какъ сама мысль. Когда Пелларенъ, вслъдъ за Фурье, ставилъ рубрики общественнаго строя въ ихъ последовательной серіи, онъ не могъ не ошибиться, точно также, какъ нельзя применить къ развитію цивилизаціи серін религіозныхъ формъ. Политеизмъ, монотеизмъ и фетишизмъ такія же культурныя, зоологическія формы въ чедовъчествъ, какъ полигамія и моногамія, невольничество, патріархать, деспотизмъ, торговая олигархія и т. п. Сами они, какъ обычан и преданія, не имъють никакого значенія; они важны въ моментъ своего появленія, какъ признаки мысли, стремящейся къ улучшению общества, къ истинъ и справедливости, или къ эксплуатаціи общества въ виду частныхъ цёлей или узко-понатой пользы. Присутствие или отсутствие той или другой общественной формы само по себь ничего не доказы-

<sup>\*</sup> Гл. 11.

ваетъ въ пользу или во вредъ племени, гдъ она присутствуетъ или отсутствуеть. Та или другая форма семейнаго союза столь же мало свидътельствуетъ о высшемъ развитіи человъческой расы, какъ болъе или менъе тъсная семейная связь у птицъ, служить, по Вундту \*, свидътельствомъ умственнаго развитія того или другаго вида. Невольничество, при своемъ появленіи, какъ замѣна избіенія плѣнныхъ, было результатомъ прогрессивной мысли. Невольничество, какъ требование плантаторовъ южной конфедераціи, было результатомъ мысли реакціонной. Невольничество во множествъ странъ міра есть не болье, какъ культурный обычай предковъ // противъ котораго мысль должна бороться, внушая невольникамъ, что они не должны терпъть своего положенія, а рабовладівльцамь, что они не должны терпъть у себя невольниковъ, но минута освобожденія опредъляется всею исторією общества. Крипостное право было дикимъ анахронизмомъ въ Россін 1855 года, какъ въ продолженіи всей исторіи нашего отечества, потому что было время, когда этотъ обычай не существоваль; но тамь, гдв онь служиль переходомъ отъ худшаго положенія, онъ имѣлъ свой періодъ исторически-правом врнаго существованія. Это прилагается и ко всёмъ культурнымъ формамъ.

Для трезваго мыслителя есть культурныя формы индифферентныя, пріятныя, отвратительныя, сравнительно лучшія, но ніть ни одной безусловно-истинной и безусловно-справедливой. Мы видъли, что Лацарусъ прямо указалъ, на сколько для движенія человъчества необходимо «появление новыхъ идеальныхъ элементовь». Нъть «наилучшей организаціи общественныхь отношеній», какъ Гизо опредълиль вначаль цивилизацію по первому представленію о ней \*\*. Мысль личности, изо всякой данной организаціи, можеть выработать другую, лучшую. Въ стров европейскаго общества, какъ и всякаго другого, обычан и преданія, накопленныя исторією, сами по себъ не имъютъ никакого человъчнаго значенія. Они важны на столько, на сколько осмыслены и сознаны, какъ возможно лучшее при современныхъ условіяхъ распредівленія знаній и потребностей. Они иміноть свою историческую причину, потому, что было время, когда они составляли результать работы мысли. Они имъютъ свое оправдание въ настоящемъ, потому что потребности большаго или меньшаго класса ими удовлетворяются. Но мыслитель не борется противъ нихъ лишь до техъ поръ, пова новая мысль

<sup>\*</sup> Гл. 6. \*\* Гл. 2.

не выработала *мучшаго* средства удовлетворять насущнымъ потребностямъ. Вся европейская *культура* есть лишь временная одежда общества, пока европейская *мысль* не найдетъ новой.

И протесть противу наличных формъ культуры, стремленіе переработать ихъ въ дучшія, не исчезаетъ. Въ передовыхъ племенахъ міра элементъ мысли настолько уже силенъ, что можетъ съ усивхомъ заявлять свои протесты, частью приводить ихъ въ дѣло, а, главное, расширяться замѣтно въ обществъ. Этому способствуютъ двѣ культурныя особенности новаго общества: распространяющійся обычай научнаго образованія и научнаго авторитета; расширяющееся преданіе свободныхъ политическихъ учрежденій, обезпечивающихъ личности безопасность при критикѣ существующей культуры. Эти два культурные элемента, входя болѣе и болѣе въ привычки передовыхъ народовъ, даютъ уже несравненно болѣе правильное и нестѣсненное теченіе мысли, переработывающей современную культу-

ру во всѣхъ ея областяхъ.

Но эти условія не дають еще намъ права ставить современную цивилизацію особнякомъ и отнимать это названіе у предшествовавшихъ фазисовъ общественнаго развитія. Если теперь существують условія, при которыхь работа мысли идеть усившно, то и при другихъ культурныхъ условіяхъ она могла имъть обезпеченія другаго рода; а какъ только работа мысли была обезпечена и могла побороть совокупность двухъ силь, ей противодвиствующихъ, природную обстановку и культурный застой, то прогрессивный элементъ преобладалъ надъ зоологичесвимъ и цивилизація имъла мъсто. Научное образованіе, научные авторитеты, свобода мысли обезпечены въ передовыхъ націяхъ нашего времени закономъ и оппраются на общественный капиталь. Законь и капиталь образують вы своемь соединении тотъ культурный элементъ, который, если не ошибаемся, составляеть существенное отличие современнаго строя отъ предыдущаго. Государство, это «божественно-земное» (irdisch-göttli-ches) начало Гегеля \*/ помощью бюджета, стало преобладающимъ капиталистомъ; на основаніи этого преобладанія, оно одъинло общество служебною сътью администрации, и сквозт всъ ткани живаго общественнаго тъла проткнуло скелетъ закона съ его искусными механическими сочлененіями. Въ политическихъ учрежденіяхъ личность пріобрёла право критически относиться по всёмь этимъ существеннымъ элементамъ культуры,

<sup>\*</sup> G. W. Fr. Hegel: «Grundlinien der Philosophie des Rechts» (1833) 354.

но на основани ихъ же. ичность, обезпеченная капиталомъ, и стоящая на твердой юридической почвѣ, можетъ, въ большой части передовыхъ націй, быть самостоятельна въ своихъ действіяхь, сміла въ своей критикі, энергична въ ел перенесенін въ жизнь. Но громадное преобладание государственнаго капитала надъ частнымъ и законной формы надъ личными усиліями делають для большинства личностей борьбу невозможною. Къ тому же, одно изъ следствій юридически-промышленнаго строя современности есть зависимость правоспособности личности отъ ея капитала. Эта зависимость, въ большей части государствъ Европы, вошла даже въ законъ, въ формъ различныхъ ценсовъ, ограничивающихъ правоспособность личности въ разныхъ областяхъ; только сверо-американскій строй исключиль ее изъ закона, хотя не могъ исключить изъ жизни. Если юридически-промышленный строй государства даль личности болъе и болъе возможности критически относиться къ культурь и переработывать ее мыслію, то онъ же установиль пределы дозволеннаго, и более прежняго стесниль мысль въ ея поискахъ за этими предълами, такъ-какъ, при лучшей администраціи и при болье строгой систематичности законодательства, труднее стало личности ускользать отъ кары за нарушение даннаго культурнаго порядка. Въ уяснении отношения личной воли къ государственному закону и личныхъ силъ къ каниталу лежить основная соціологическая работа мысли въ наше время, именно потому, что законъ и капиталъ составляютъ основные культурные принципы настоящаго европейского строя и могуть быть точно также направлены во вредъ развитія общества, какъ и въ пользу его.

Вообще, въ тъхъ самыхъ націяхъ, которыя теперь стоятъ во главъ цивилизаціи, еще много остается сдълать для переработки культуры мыслію и для правильнаго взаимнаго отношенія этихъ элементовъ. Около самихъ двигателей цивилизаціи, около людей мысли, стоитъ въ самыхъ высшихъ слояхъ общества значительное число личностей, для которыхъ все добытое европейскою мыслію, наравнъ съ остатками исторіи прошлыхъ въковъ, есть не что иное, какъ обычай, преданіе, привычка, т.-е. чисто-зоологическій элементъ. И ниже, во всъхъ слояхъ, на которые давитъ современная культура, еще большинство живетъ лишь культурною, зоологическою жизнію привычки и преданія. Правда, мысль просыпается на всей глубинъ слоевъ европейскаго общества. Всюду слышится требованіе лучшаго строя, болье осмысленныхъ отношеній между личностями, болье справедливыхъ общественныхъ формъ. Но еще преданія кръпки, ру-

тина сильна, и работа людей мысли въ областяхъ теоріи и практики не довольно согласна, чтобы переработка нынѣшней европейской цивилизаціи въ новую, лучшую, шла такъ быстро, какъ того бы требовало положеніе дёлъ.

На прежнихъ ступеняхъ общественнаго развитія личность была поставлена иначе въ отношении къ культуръ. Законы государства опирались на меньшій капиталь, онъ преобладаль въ рукахъ частныхъ лицъ и семей. Оттого законъ быль слабъе, государственный строй быль не на столько въ состояни связывать личность. Борьба сильных личностей: напиталистовъ, собственниковъ, главъ городскихъ и религіозныхъ общинъ. подвергала слабыхъ безпрестанному произволу, но, въ то же время, давала имъ возможность безнаказанно вносить критику мысли въ самыя заповъдныя области теоріи; иногда даже удавались попытки внести ее въ жизнь. Наука не имъла методовъ, усвоенныхъ традицією университетскихъ канедръ, но личность отыскивала свои методы болбе или менбе точные и удивляющіе насъ иногда силою и гибкостію мысли. Привычка къ неприкосновенности личности не существовала, но личности, неогражденныя отъ произвола, выработывали въ себъ тъмъ болъе энергін для борьбы, исходъ которой онв не могли прочесть въ кодексв, и прінскивали новые способы сплотиться и оградить себя, не стесненныя никакими постановленіями о дозволенныхъ ассоціаціяхъ. Тогда другіе обычан, другія преданія стісняли работу мысли. Фетишизмъ въ многоразличныхъ его формахъ быль болже распространень; необезпеченность личности делала для большинства прогрессивную деятельность невозможною; культурные элементы преобладали въ большемъ числъ личностей и занимали болье мыста въ стров мысли самыхъ передовыхъ личностей; наконецъ самыя формы культуры были менте удобны и въ особенности менње прочны. Но именно последнее обстоятельство, неудобство и непрочность формъ, въчная борьба, въчное безпонойство за завтра — возбуждали въ высшей степени дъятельность личностей, работу мысли, недовольство существующимъ. Культурный строй не могъ окоченъть, потому что постоянно подвергался потрясеніямъ и въ этихъ потрясеніяхъ мысль находила возможность крынуть и отыскивать новые способы дъйствія.

#### 19. Соціологическія рубрики.

Придя къ разсмотрѣнію общественныхъ формъ, предшествовавшихъ нашей цивилизаціи, мы встрѣчаемся съ разнообраз-

ными рубриками, употребленными темъ или другимъ авторомъ для обозначенія последовательных періодовъ развитія человечества, и, прежде всего, намъ приходится вернуться къ періодамъ Фурье-Пелларена \*. Мы уже говорили о неудобствъ приложить какія либо крупныя рубрики къ явленіямъ, столь разнообразнымъ, какъ общественныя формы, въ точно-научномъ смысль. Разговорный языкъ, конечно, употребляетъ и будетъ употреблять термины дикости, варварства, патріархата и цивилизаціи для отличенія одного общественнаго строя отъ другаго, но въ довольно неопределенномъ значении. Дикость при этомъ остается приличнымъ терминомъ для всего того, что стоить на низшихъ ступеняхъ общественнаго развитія, такъ что животныя, обособляющія влеченія, преобладають надъ всякимъ связующимъ общественнымъ идеаломъ. Терминъ патріархата вызываетъ представление о стров, гда преобладаетъ родовое начало. Терминъ варварства — представление о преобладаніи союза для военныхъ хищническихъ цілей. Что касается до инвилизаціи, то еслибы это слово дійствительно вошло въ употребление, какъ терминъ, обозначающий особенную культурную форму, то для него нельзя было бы найти болве вёрной и добросовёстной характеристики, какъ слова: культура, похожая на строй жизни современной Европы. Все, что мы вздумали бы сдёлать для обособленія этихъ четырехъ терминовъ съ большею точностью, свелось бы, для втораго и третьяго, на дедукцію изъ понятія о родовомъ и военно-хищническомъ быть, или на черты, надерганныя отсюда и оттуда. Затьмъ характеристика цивилизаціи заключала бы фактическое развитіе характеристики, приведенной выше, т.-е. мы бы старались внести въ это развитіе всв самыя крупныя особенности общественнаго строя современной Европы. Для дикости, намъ бы остались отрицательные признаки обществъ, не подходящихъ, по нашему мнвнію, подъ рубрики варварства и патріархата.

Если же мы отнеслись бы къ нашему вопросу съ больщею научностью, то съ нашими рубриками совершилось бы то же, что нинче совершается съ рубриками видовъ и родовъ въ естественной исторіи. Он'в бы расплылись на множество разнообразныхъ формъ. Мы бы нашли сотню различныхъ дикостей, различныхъ патріархатовъ, различныхъ варварствъ, различныхъ цивилизацій; и каждая изъ этихъ формъ им'вла бы свои весьма характеристическія черты, и, при внимательномъ изученіи, оказалось бы, что иная дикость гораздо мен'ве разнится отъ инаго

<sup>\*</sup> Гл. 14.

патріархата или варварства, чемь оть какой либо другой дикости; иное варварстро съ такимъ же правомъ можно отнести къ патріархату или къ цивилизаціи, какъ къ варварству; иная цивилизація до такой степени проникнута элементами варварства, патріархата и даже дикости, что лишь произволь классификатора можеть быть здёсь рёшительнымъ аргументомъ. Что же останется научнаго въ нашихъ крупныхъ соціологическихъ рубрикахъ? Для удержанія ихъ придется обратиться отъ естественной классификаціи (составляющей ціль всіхь наукь, гді классификаціи нужны) къ классификаціи искусственной, т.-е. по одному или по немногимъ признакамъ. Но польза ея для соціологіи весьма сомнительна, и признакъ, принятый Фурье и Пеллареномъ для отличія цивилизацій отъ варварства, не можеть не вызвать улыбии. Это - единоженство. Но спрашивается, много ли мужчинъ живутъ въ дъйствителномо единоженстве въ центрахъ европейской цивилизацін и въ классахъ, составляющихъ главныхъ представителей ея. Можно ли мормоновъ потому лишь считать варварами, что они приняли многоженство и ввели его въ религіозный обычай? Положеніе женщины въ обществъ есть. конечно, весьма важный признакъ высшей или низшей ступени общественнаго равитія, но существованіе или несуществованіе закона о единоженствъ составляетъ весьма маловажное обстоятельство для этого разносторонняго вопроса.

Между тёмъ мысль объ установленіи рубрикъ для соціологическихъ періодовъ человъческаго общества постоянно возвращается подъ разными формами. Мы видели, что Летурно пробовалъ ее осуществить уподобленіемъ періодовъ развитія общества періодамъ развитія личности, періодамъ питанія, чувства, нравственнаго аффекта и мысли \*. Эти періоды также могутъ найти себъ оправданіе, если ихъ принять за неопредьленныя рубрики разговорной рѣчи, и столь же мало могутъ имъть притязанія на научную точность, еслибы вздумали подвести всв человъческія общества подъ одну изъ этихъ рубрикъ и дать имъ строгую характеристику. Разнообразіе конкретныхъ формъ обществъ и разнообразіе развитія личностей въ одномъ и томъ же обществъ составили бы здъсь, можетъ быть, и еще болье рышительное препятствие, чымь для членовы серін Ш. Фурье. То же можно сказать и о трехъ ступеняхъ общественнаго развитія, на которыя указаль Диксонь въ своей записк «О великихъ дугахъ и дуговыхъ индіанцахъ», читанной въ последнемъ собраніи британской ассоціаціи. Мысль о томъ, что охот-

<sup>\*</sup> Гл. 7.

T. CLXXXVI. - OTA. I.

ничество и земледъліе представляють эти три ступени, очень не нова, а мысль, что лишь переходя чрезъ эти ступени въ ихъ последовательномъ порядке общество можетъ развиться сомнительна, котя она и нашла въ британской ассоціаціи поддержку извъстнаго путешественника Вамбери и епискона Лабуанскаго, пробывшаго 20 лътъ въ Борнео \*. Къ этой же категоріи относится и раздёленіе Уэструпа (Westrupp), высказанное предъ лондонскимъ антропологическимъ обществомъ \*\* о неизмѣнномъ порядкв четырехъ фазисовъ цивилизаціи: первобытноварварскаго, охотничьяго, пастушескаго и земледъльческаго. Къ тому же здёсь первый періодъ не имбетъ смысла, какъ особенный періодъ жизни человъческаго общества. Пока человъкъ не существовалъ охотою, и жилъ еще плодами (если былъ такой періодъ, на что, впрочемъ, есть современныя указанія Вэтса, для Бразиліи) то едва-ли онъ былъ человікомъ, или если и можно было его признать челов комъ, едва-ли онъ жилъ въ постоянномъ обществъ. Поэтому первый періодъ Уэструпа следуеть слить съ последующимъ, и остаются прежніе періоды Диксона, извъстные уже и изъ учебниковъ со всею ихъ неопредѣленностью.

Но если намъ приходится отвергнуть термины, употребленные Ш. Фурье и Пеллареномъ, въ смыслъ соціологическихъ періодовъ, какъ пришлось бы, в роятно, отвергнуть всякія другія необходимыя рубрики этого рода для тысячь разнообразныхъ культуръ, представляемыхъ исторією, — это еще не значитъ, чтобы мы не придавали этимъ терминамъ важности въ другомъ смысль. Такъ-какъ нарождение личностей, связывавшее ихъ въ семью и въ родъ, было естественными условіемъ, способствовавшимъ сближенію дюдей и скрупленію связи между ними; такъ-какъ безпрестанная борьба была также естественного традицією, полученною изъ до-человіческаго, зоологическаго періода, и должна была вызвать союзы съ военными цълями, - то термины патріархать и варварство, какъ обазначающіе общественные элементы, имвють полное нраво на мвсто въ соціологіи и выказывають большую проницательность ума со стороны твхъ, кто ихъ поставилъ на видъ. Но это элементы, а не періоды. Въ различныхъ степеняхъ смѣшенія, и усложненные большею или меньшею обособленностью элемента теократическаго, элемента промышленной ассоціаціи и другихъ менже значительныхъ, они давали культуръ самыя разнообразныя формы, образуя, при

<sup>\* «</sup>Quart. Journ. of Science» № XX, 535 и сл. \*\* «Journ. ot the A. S.» V, CXCII и сл.

различныхъ обстоятельствахъ, историческія серіи, едва-ли схожія одна съ другою. Мало по малу въ нихъ выработывался и изъ нихъ выдѣлялся элементъ закона съ его отдѣльными органами, укрѣпляясь присвоеніемъ все болѣе значительнаго капитала безличному собственнику, государству, присутствующему въ буквѣ кодекса. Современная культура получила свое начало съ той минуты, когда государство стало преобладающимъ элемен-

томъ надъ прочими.

Если перейдемъ къ низшей ступени общественной лъстницы по Фурье и Пелларену, то здёсь мы встречаемъ терминъ дикости, охотно противопоставляемый цивилизации, какъ ея отсутствіе или ея противоположность; такъ что, съ одной стороны, мы находимъ стремление расширить его на весьма многія культурныя формы, въ представленіи наблюдателя різко отличающіяся отъ нашей цивилизацін; съ другой, мы замівчаемъ побуждение ограничить его приложение самыми элементарными культурными формами, выдёляя изъ него всякую общественность, сколько нибудь развитую въ ел проявленіяхъ. Иные ученые, держась ближе этимологіи слова, готовы признать дикарями лишь тъ отдъльно живущія личности, о которыхъ мы имъемъ отрывочныя и не особенно достовърныя свъдънія. Другіе готовы назвать дикими и дагомейцевъ. Мы видели, что многіе члены антропологического общества прямо протестовали противъ употребленія этого термина въ научномъ смысль: конечно, довольно странно встрътить, хотя бы у Шафгаузена, общій портреть дикихъ \*. Самая попытка подобнаго портрета, обобщающаго племена, весьма различныя по происхожденію, отстоящія по місту жительства на огромныя пространства — не можеть не возбудить сомнънія. Тъмъ не менъе, и для термина дикости можно найти значение довольно опредъленное, хотя болве отрицательное, но, при этомъ, сходное съ обычнымъ значеніемъ термина въ разговорномъ языкв. Всякое общество, въ которомъ ни родовой союзъ ни военный не являются еще преобладающими элементами, можеть быть отнесено къ дикимъ: и въ культуръ всякаго общества можно отнести къ элементу дикости всв тв проявленія личнаго эгонзма, гдв человъкъ, не оспаривая культурныхъ формъ и не выработываясь изъ нихъ мыслію, употребляеть ихъ, какъ орудіе для своихъ личныхъ пълей, въ ущербъ другимъ людямъ, съ которыми онъ связанъ этими формами. Въ такомъ случав дикость, въ смыслв культурнаго состоянія, обниметь всё низшія культурныя формы,

<sup>\*</sup> Гл. 9.

что согласно съ общимъ употребленіемъ слова. Въ смыслъ же культурнаго элемента, она обниметь тв проявленія мысли, и обычан изъ нихъ истекающіе, которые принадлежать низшимъ формамъ отношенія личности къ обществу, именно эксплуатаціи общественныхъ формъ личностью для своихъ цёлей. Какъ прогрессивная работа мысли надъ культурою есть элементъ развитія цивилизаціи, такъ регрессивная работа мысли, эксплуатація культуры личностями, ведеть, какъ мы говорили више, къ гибели общества, и потому едва-ли не удобно применить къ подобному разрушающему общественному элементу терминъ дикости. Можно считать совершенно правильнымъ приложение названія дикаго къ эксплуататору общества съ высшими формами, который неспособенъ усвоить себъ цивилизующаго элемента общества, его прогрессивной мысли, неспособенъ полчиниться культурнымъ формамъ, какъ люди культуры, усвоившіе себъ привычки семьянина, члена рода, члена сословія, сектатора даннаго культа и т. под., но противопоставляетъ всемъ интересамъ цивилизаціи свои личныя, болже или менже животныя влеченія. Подобную же неспособность войти въ интересы высшей цивилизаціи приписывають и дикарямъ вообще. Прюнеръбей пришелъ къ несколько искусственному заключению, что есть только дикія личности, а не дикіе народы \*. Мы допустимъ то и другое въ смыслъ, довольно близкомъ при употреблении слова въ приложении къ тъмъ и другимъ.

Если въ этомъ смыслѣ мы станемъ употреблять терминъ дикости и прилагать его къ различнымъ обществамъ, живущимъ въ низшихъ культурныхъ формахъ, то прежде всего мы встрвчаемся съ обвиненіемъ дикихъ въ неспособности цивилизоваться вообще. Мы уже имъли случай замътить, что подобное обвиненіе, въ его общемъ смысль, едва-ли справелливо. Съ одной стороны, согласно замѣчанію Пелларена, европейская культура, приносимая дикарямъ, можетъ быть имъ негодна, и это еще не доказываетъ, что имъ не будетъ годна культура, нъсколько высшая. Съ другой же стороны, они могутъ цивилизоваться инымъ путемъ, приложеніемъ методовъ европейской мысли къ ихъ цивилизаціи, безъ перенесенія къ нимъ формъ европейской культуры, и этотъ пріемъ до сихъ поръ приложенъ не быль, насколько извъстно, къ цивилизованію дикихъ народовъ. Но оставляя въ сторонъ это обстоятельство, самая неспособность ихъ усвоить основы европейской культуры подлежить еще въ значительной степени сомнънію, и при этомъ всегда слъдуетъ

<sup>\*</sup> Гл. 11.

припомнить замъчание, высказанное Руфцомъ въ преніяхъ 1860 года, что народы высшей цивилизаціи весьма часто считали неспособными къ цивилизаціи племена, для которыхъ послівдующая исторія доказала противное \*. Для австралійцевъ, относительно которыхъ мы имвемъ наибольшее число данныхъ, и противъ способности которыхъ къ цивилизаціи Брока собралъ такую массу фактовъ, мы имъемъ и прямо-противоположныя свидътельства Прюнеръ-бея и Герштеккера, тоже не голословныя, а основанныя на фактахъ. Брока и другіе говорять, что они неспособны дойти до понятія о трудь; это пишуть и о другихъ дикихъ. Прюнеръ-бей указалъ на такіе примѣры техники туземцевъ въ Австраліи, что остается лишь допустить существование нъсколькихъ, различно развитыхъ, племенъ на этомъ материкъ. Однако, и относительно австралійцевъ, ближайшихъ къ англійскимъ колоніямъ, Прюнеръ-бей сослался на свидътельства, что они толпами приходять въ города искать работы, не говоря уже объ отрасляхъ труда, къ которымъ ихъ пріучили. Руфцъ справедливо замічаеть, что ошибка заключалась въ «принужденіи къ труду», и дійствительно, это противно здравой педагогін. Быль поставлень вопрось: выше ли американскій индіанецъ негра или ниже его, такъ-какъ первый не могъ быть пріучень къ труду, подобно последнему, и это спасло перваго отъ невольничества, но способствовало его вымиранію. Но и этотъ вопросъ поставленъ не совсимъ вирно, потому что негръ былъ пріученъ къ принудительному труду, а трудъ свободный могъ быть доступенъ и другимъ дикимъ племенамъ, да и на самомъ дълъ быль доступенъ, потому что у всёхъ народовъ мы находимъ ту или другую культуру, ту или другую технику, что немыслимо безъ некотораго труда.

Впрочемъ, а ргіогі нельзя отвергнуть, что между племенами людей можно встрѣтить различную способность къ цивилизаціи: именно, какъ указалъ Брока \*\*, вѣроятно, есть племена способныя, по своимъ физіологическимъ даннымъ и по обстановкѣ, выработать собственною мыслью высшую цивилизацію; есть другія племена, способныя усвоить данную высшую культуру, до которой бы они сами не дошли; наконецъ, есть племена, положительно неспособныя къ принятію данной культуры (что не отнимаетъ возможности и для нихъ цивилизоваться однимъ изъ путей, указанныхъ выше); они будутъ присутствовать при данной цивилизаціи, но не войдутъ въ ея жизненное движеніе.

<sup>\*</sup> Гл. 11.

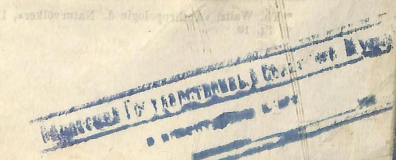
<sup>\*\*</sup> Гл. 11.

Это совершенно совиадаетъ съ тремя группами личностей въ каждомъ цивилизованномъ обществѣ, группами, о которыхъ сказано выше. Перьё правильно зам'втиль, что въ равенство всёхъ человеческихъ умовъ теперь уже вёрить нельзя, но онъ же допустиль, что всвыь людямь доступно воспитаніе, то-есть, что ко всёмъ племенамъ можно приложить развивающій процессъ мысли. Если же это возможно, то, при правильномъ приложении процесса, нътъ основания сказать, до чего можетъ быть доведенъ воспитываемый, и это подрываетъ всякое догматическое увърение о различной способности расъ къ совершенствованію, увъреніе, которое встръчаемъ и у Перье. Столь обычное сближение дикарей съ дътьми скоре говорить въ пользу большей в вроятности ихъ способности къ развитію, чёмъ въ пользу меньшей. Ребенокъ есть существо, въ которомъ лежитъ возможность развиться всестороние, но также и возможность умереть и возможность огрубъть, испортиться и т. п. Значительное число дътей подвергаются случайностямъ послъдняго рода, но некоторые, при благопріятных обстоятельствахь, развиваются. Отчего это все неприложимо и къ дикимъ илеменамъ? Дело лишь въ томъ, чтобы найти благопріятныя обстоятельства. Въ противность этому выставляють аргументь, что низшія расы въ дітстві способніве, также какъ и человівкообразныя обезьяны, но, подобно имъ же, теряютъ способность, по мірь того, какъ входять въ возрасть \*. На это можно отватить, что мы до сихъ поръ не умаемъ приручить челов вкообразных в обезьянь, да едва-ли и съум вемь это сдвлать, такъ-какъ человъкъ приручиль лишь тъхъ животныхъ, которыхъ обратиль въ неволю. Следовательно, намъ невозможно и на столько изм'внить условія существованія челов'вкообразныхъ обезьянъ, чтобы устранить роковую судьбу, останавливающую развитіе всякой особи. Относительно дикихъ племенъ человъка мы все-таки ближе, и не лишены на столько возможности сблизиться съ ними, чтобъ облегчить для особей борьбу за существование и дать способнъйшимъ возможность выработаться. Припомнимъ, что отношение высшихъ классовъ въ Европъ къ низшимъ схоже съ отнощениемъ высшихъ расъ къ низшимъ. Было время, когда высшіе классы считали свою культуру совершенно недоступною низшимъ, говорили: это для народа; это для насъ. Люди, выходившіе изъ народа въ школы высшаго сословія, были потеряны для народа, потому что сближались въ интересахъ съ высшимъ сословіемъ, если не гибли

<sup>\*</sup> См. гл. 11 и 16.

отъ своего ложнаго положенія. Но теперь уже сдёлалась обичной истина, что желательно и вполив возможно развить низшія сословія не разрушая ихъ связи между собою, не вырывая личностей изъ ихъ среды, а только внося въ эту среду болье благоденствія и болье пониманія.

Для того, кто обратиль внимание на законы исихологии, очевидно, что всв свъденія о дикихъ племенахъ указывають не на особый психическій процессь, а только на низшую ступень этого процесса. Изъ трехъ ступеней исихическато процесса: ощущенія, представленія и понятія, у нихъ весьма сильно развита первая и весьма слабо последняя. Свидетельства, собранныя Лэббокомъ и Шафгаузеномъ, указываютъ, какъ ясно и отчетливо дикари различають ощущенія \*. Относительно второй ступени мы имвли тоже согласныя показанія лингвистовь о богатствь ихъ языковъ для отдельныхъ предметовъ, отдельныхъ явленій и т. д., т.-е. всего, что можно ясно представить себъ. Напротивъ, обобщение представлений въ понятия у нихъ, какъ пишуть, слабо: даже существують свидътельства, будто у нъкоторыхъ племенъ вовсе не существуетъ обобщающихъ словъ для понятій. Надо признаться, что это сомнительно во многихъ случаяхъ, такъ-какъ самый обыкновенный процессъ обобщенія есть распространеніе на родъ названія, существующаго для вида. Можеть быть, это явленіе и имёло мёсто у дикихь, но могло ускользнуть отъ вниманія свидітелей, большею частью миссіонеровъ, которые не должны быть особенно сильные исихологи, или путешественниковъ, недолго остававшихся въ странв. Конечно, еслибы было доказано, что племя не имветь сдовъ для понятій и не можеть еще перейти отъ представленій къ понятіямъ, то пришлось бы поставить подобное племя весьма низко въ умственномъ отношении, но и тутъ еще возможность не исчезла довести до составленія понятій сначала нъсколько особей, а потомъ распространить привычку этого процесса. Оно можеть быть неудачно въ двухъ-трехъ поколѣніяхъ, но не должно отчаяваться еще успъть въ будущемъ. Катрфажъ сказаль, что порода совершенствуется лишь двумя путями: подборомъ родичей и скрещиваніемъ \*\*. Онъ полагаль, что къ человвческимъ расамъ приложимо лишь носледнее средство и, въ смыслѣ физическаго подбора, онъ правъ. Но развивая способнъйшія личности и давая имъ возможность имъть болье общирное духовное потомство, развѣ нельзя приложить самый общій



<sup>\*</sup> Fa. 10.

<sup>\*\*</sup> Гл. 11.

пріемъ техниковъ-скотоводовъ и къ самому высшему техническому вопросу: къ полученію болѣе развитой расы людей?

Темъ менее можно придавать значенія различію нравственныхъ качествъ, которое находятъ у разныхъ племенъ, что Брока совершенно справедливо поставилъ внѣ преній. И здѣсь особенно часто смъшивають ту обычную нравственность (Sittlichkeit), которая нераздёльна отъ той или другой формы культуры, съ нравственными началами, развивающимися въ личности по неизменныме исихическиме законаме и образующими личную нравственность (Moralität), столь же общеприложимую ко всемъ людямъ, какъ и процессъ мысли. При этомъ слъдуетъ припомнить и замівчаніе Вайца 7: «Достаточно постыдныхъ фактовъ заставляетъ насъ признаться, что грубая безчувственность и варварство встрвчаются не въ меньшей степени среди бълой расы, какъ и среди краснокожихъ», и «пропасть, отделяющая цивилизованнаго человъка отъ такъ-называемаго дикаго, вовсе не такъ велика, какъ воображаютъ». Лэббокъ говоритъ, что возмутительныя явленія у насъ исключеніе, у нихь — правило \*\*, но даже съ этой точки зрвнія едва-ли болве достойны порицанія люди, следующіе безъ разсужденія культурному обычаю, хотя и возмутительному, чемъ люди, сознательно совершающіе возмутительное дёло въ противоречіи съ общею культурою. Да и точно ли наши потомки скажуть, что у нась не было ничего возмутительнаго, возведеннаго въ правило?

Если при этихъ условіяхъ мы посмотримъ на задачу европейскихъ цивилизаторовъ среди дикихъ, то она оказывается двойною. Обычный пріемъ заключается въ привитіи дикимъ европейской культуры, но мы видъли, что на европейскую культуру нельзя смотръть ни какъ на последній результать развитія человъчества, ни, даже, какъ на заключающую въ себъ нъкоторыя, безусловно-годныя формы. Къ чему же навязывать эту одежду, которая, не сегодня — такъ завтра, износится и нами, народомъ, неспособнымъ напялить на себя это платье, сшитое изъ разныхъ лоскутьевъ довольно изящно, но все-таки не такъ, чтобы оно могло годиться всёмь. Теперь наша культура, очевидно, не годится многимъ племенамъ. Но противъ нея раздаются многочисленные протесты и среди насъ. Когда Европа сама, собственною мыслію, выработываеть себѣ лучшую культуру, можеть быть, и миссіонерская д'вятельность европейцевъ пойдеть успушнье. Высшій фазись развитія, ожидаемый Пел-

\*\* Гл. 10.

<sup>\*</sup> Th. Waitz: «Anthropologie d. Naturvölker», III, 259.

лареномъ, можетъ захватить многія племена, упорно противодъйствующія нашей цивилизаціи. Пока въ передовыхъ націяхъ міра зоологическій элементъ культуры не подчинился въ достаточной степени человъчному элементу мысли, до тъхъ поръ мало въроятности, чтобы миссія этихъ націй среди низшихъ расъ могла быть прогрессивною, а не подавляющею.

Но вторая сторона задачи цивилизаторовъ заключается въ принесенін дикимъ единственнаго элемента цивилизаціи, именно мысли. Когда на острова Южнаго моря явятся люди съ проповёдью мысли, то-есть съ твердимъ намерениемъ не переносить къ чуждымъ племенамъ европейскаго обычая, а выработать изъ даннаго знанія туземцевъ нісколько боліве истины, изъ даннаго быта туземцевъ нъсколько болъе справедливости, возбудить въ нихъ самодъятельность, а не подражательность, тогда, можетъ быть, дикіе не будуть вымирать, но будуть доступны прогрессу. Конечно, это требуетъ самаго тщательнаго изученія привычнаго способа мышленія и привычнаго взгляда на жизнь, существующаго между дикими. Но уже Перье замътилъ, что надо приноровиться къ культуръ дикихъ, подобно тому, какъ мы говоримъ съ ними на ихъ языкъ; переимчивость же ни въ какомъ случав не можетъ считаться прогрессомъ \*. Лишь въ возбуждении самодъятельности заключается возможность его, и примъчание Делазіова остается справедливо въ отношенін въ дикимъ, какъ въ отношенін въ низшимъ классамъ болве цивилизованнаго общества: они противятся даже хорошему, но навязанному извив, какъ бы ствсняющему ихъ свободу \*\*. Можеть быть, повторяемъ, болье искусный педагогическій пріемъ спасеть ихъ отъ гибели. Но для этого надо, чтобы въ самой Европъ возможны были миссіонеры мысли, а мы сказали уже, что въ ней еще, для самыхъ передовыхъ общественныхъ группъ, не довольно ясно отделение элемента мысли отъ элемента культуры, человъчнаго — отъ зоологическаго. Много въ ней самой надо еще поработать, чтобы это отделение вошло въ обычный пріемъ мысли европейскихъ общественныхъ двигателей. Следовательно, ждать приходится долго въ обоихъ случаяхъ, и для возможности общирнаго миссіонерства европейской мысли, и для того, чтобъ Европа, перейдя въ новый культурный фазисъ, принесла далекимъ племенамъ культуру, способную обнять большее число личностей. Поэтому представляется печальный вопросъ: доживуть ли дикія племена красно-

<sup>\*</sup> Гл. 11.

<sup>\*\*</sup> Тамъ же.

кожихъ, полинезцевъ, австралійцевъ, быстро гибнущія на нашихъ глазахъ, до періода, когда эта лучшая миссія спасетъ ихъ отъ гибели? Или участь тасманійцевъ должна совершиться надъ всёми низшими расами, кромё негровъ и нёкоторыхъ племенъ Южной и Центральной Америки?

#### 20. Основной признакъ цивилизаціи.

Современныя намъ племена и прежняя исторія народовъ, стоящихъ нынѣ въ числѣ наиболѣе цивилизованныхъ, представляетъ намъ примъры преобладанія культурныхъ элементовъ военнаго союза, родоваго союза, теократіи, или еще низшихъ формъ, и потому мы справедливо можемъ называть некоторыя націи варварскими, патріархальными или дикими въ изв'єстную эпоху ихъ жизни, но стоитъ внимательно вглядъться въ строй европейскаго общества последняго времени, чтобы заметить, какъ еще много въ этомъ стров следовъ патріархата и варварства, теократіи и промышленной ассоціаціи, и какъ недавно еще тоть или другой изъ этихъ элементовъ обусловливаль въ значительной степени юридически-промышленную жизнь общества. Короли-пом'вщики и теорія дояльности въ отношеніи къ династіямъ, дипломація съ цілію перехитрить, ограбить другаго и неполноправность женщинъ, государственныя религіи и неполноправность пновърцевъ, цехи и сословія — все это еще недавно жило, а частью и теперь живеть; но все это-остатки старыхъ элементовъ въ безличномъ государствв, законв настоящаго, съ его безразличнымъ отношеніемъ ко всему, кром'в капитала. Борьба новой мысли съ современнымъ строемъ усложняется именно тъмъ, что за юридически-промышленнымъ строемъ новой культуры мысль еще всюду наталкивается на остатки еще болье старыхъ культуръ, не вполнъ побъжденныхъ, разложенныхъ и поглещенныхъ юридически-промышленною культурою. Тайлоръ, какъ мы видъли, показалъ остатки самой низшей ступени человъческаго міросоверцанія въ нѣкоторыхъ европейскихъ обычахъ, принадлежащихъ къ культурнымъ привычкамъ высшихъ общественныхъ слоевъ \*, а если спуститься немного ниже, то подобныхъ следовъ варварскихъ и дикихъ возэреній можно указать гораздо болъе. Нъкоторыя культурныя формы современности можно даже возвести за предълы человъческаго развитія обществъ къ культуръ животныхъ. Примъромъ тому можеть служить смертная казнь, которую замівчаемь и въ об-

<sup>\*</sup> Гл. 8.

ществахъ низшихъ классовъ существъ, какъ наказание нарушителей принятаго обычая.

Всв эти побъжденныя и полупобъжденныя культуры, въ своемъ разнообразіи, представляють особенный интересь по тому, насколько простора онъ давали человъчному элементу мысли, и насколько онв представляли матеріала для ея работы. Летурно замътилъ, что человъку нельзя развиваться въ одномъ, не отставая въ другомъ \*. Эта мысль съ виду совнадаетъ съ указаніями Лацаруса на то, что цивилизація представляеть борьбу элементовъ, когда работа мысли концентрируется въ немногихъ ученыхъ, и выигрываетъ въ накопленіи, теряя въ распространенін; или когда личность, заботясь аскетически о своемъ индивидуальномъ совершенствъ, теряетъ изъ виду необходимость участія въ общественномъ дёлё; или когда общественная культурная работа поглощаеть дъятельность личности и не даеть ей развиваться \*\*. Но если Лацарусъ правъ, указывая на возможность и действительность подобныхъ столкновеній-это еще далеко оть догматическаго утвержденія Летурно. Необходимости дыйствительно отставать въ одномъ отношении, развиваясь въ другомъ, не только не существуетъ, но истинное развитие общества неизбъжно всестороние. Оно заключается въ болъе иирокомъ внесеніи критическаго процесса мысли въ общественную жизнь, то-есть въ лучшемъ изучении недостатковъ общественной культуры и средствъ къ ихъ исправленію, въ большей энергіи личностей при этого рода діятельности и въ призваніи большаго числа личностей на это діло. Но при этомъ что же могло бы произвести отступление общества въ какомъ бы то ни было отношения? Оно возможно лишь при уменьшеніи работы мысли на какомъ либо пункть, при преобладаніи на этомъ пунктъ реакціонеровъ и эксплуататоровъ культуры наль людьми прогрессивной мысли. Подобный случай, при всестороннемъ развитіи работы мысли, быль бы рёдкимъ исключеніемъ, если еще допустить его возможность, но въ правило его возвести крайне странно. Конечно, Летурно имвлъ въ вилу другое, именно культурныя изминенія, которыя ставять понеремвино то ту, то другую сторону общественной культуры на первое місто въ обществі при его историческомъ развитін, смотря по потребностямъ мысли, употребляющей ту или другую культурную форму своимъ воплощениемъ и орудиемъ своей работы. Но преобладание различныхъ культурныхъ формъ не есть

<sup>\*</sup> Гл. 7.

<sup>\*\*</sup> Гл. 3 и 17.

ни успѣхъ общества, ни его отступленіе, а не что иное, какъ измѣненіе его внѣшности, причемъ дъйствительный успѣхъ или дъйствительное отступленіе связано съ процессомъ совсѣмъ инымъ, именно съ увеличеніемъ или уменьшеніемъ работы мысли въ этихъ формахъ.

Относительно простора для мысли и побужденій къ ея непрестанной работв надъ существующей культурой надо сознаться, что наша культура, съ ея кринкою, юридически-административною связью, съ ея большими удобствами и огромными матеріальными средствами, находящимися въ распоряженіи государства, представляеть болбе возможности застоя, чемь прежнія культуры, о которыхъ мы говорили, и уже указано выше, что в вроятность прогресса лежить не въ этой, самой крвпкой, сторонъ современной культуры, а въ привычкъ къ научному методу и къ свободнымъ политическимъ учрежденіямъ. Научная мысль и свободныя учрежденія стремятся выработать въ человъчествъ личное разнообразіе особей при поливищемъ возможномъ развитін каждой изъ нихъ. Это соотвътствуетъ большему разнообразію формъ головъ, встрічающемуся, по замівчанію Гратіолі, приведенному Пеллареномъ, въ передовыхъ обществахъ \*. Между тъмъ, единообразіе юридически-административныхъ формъ и фактическія касты, на которыя разділяется наше общество по наслёдственному капиталу и по культурнымъ формамъ жизни, обусловленнымъ этимъ капиталомъ, болве могуществено влекутъ къ уменьшению разнообразія между личностями, чёмъ прежній, болёе безпорядочный общественный строй. Поэтому прежнія культуры мы не имбемъ право отодвинуть очень далеко въ соціологическомъ отношеніи отъ нашей собственной. Мысль находила въ нихъ достаточную долю простора и матеріала для своей дівтельности, и при своей работів находила возможнымъ преодолъть и естественныя препятствія, и культурное стремленіе къ застою. Поэтому всё эти культуры принадлежатъ исторіи цивилизаціи. Всв онв имвли способность обновляться, и обновлялись. Всв онв заключали въ себв неизовжное требование не только естественныхъ перерождений, разложеній и новообразованій, но и человічное требованіе историческаго развитія, прогресса, стремленія къ болье полной истинь, къ болъе общирной справедливости. Всякая культурная форма, въ самыхъ условіяхъ которой лежить возможность и в роятность успъшной работы мысли, должна быть отнесена къ одному изъ фазисовъ цивилизаціи.

<sup>\*</sup> Гл. 14.

Гдѣ же начало цивилизацій? Гдѣ точка, отдѣляющая цивилизованное общество отъ общества только культурнаго? Когда является ручательство, что исторія началась и пойдеть своимъ законнымъ процессомъ для общества, если какая нибудь катастрофа не вычеркнетъ этого общества изъ числа коллективныхъ особей человъчества? Для рышенія этого вопроса опять взглянемъ на новое общество. Что даетъ в роятность нашей цивилизаціи не придти къ застою, но дать лучшій строй обществу. путемъ ли медленной прогрессивной реформы культуры, или путемъ разрушенія основъ современной культуры для возсозданія изъ ея началь новаго общества? В роятность этого заключается въ усиленіи научной, методической мысли, критически относящейся по всякому преданію, прилагающей свои пріемы къ области теоріи и къ практикъ жизни. Все остальное: искусство, разныя формы върованій и преданій съ соотвътствующими культами, большій или меньшій комфорть жизни, болье или менье искусная техника, могуть имьть мьсто и при застов или при стремленіи къ нему. Ни одно изъ этихъ явленій не заключаетъ въ себъ требованій притики и прогресса. Наука одна принадлежить культурному элементу лишь въ своемъ накопленіи фактовъ, но въ своихъ методахъ и въ своемъ требованіи всесторонняго приложенія она есть прогрессивная форма мышленія. Философія есть настолько существенно-прогрессивная форма, на сколько она опирается на науку и расширяетъ ея положенія до включенія въ нихъ всего остальнаго. Если философія ставить свой основной принципь внѣ науки и, при своихъ построеніяхъ, подчиняетъ научные результаты ненаучнымъ соображеніямъ, то лишь историческія обстоятельства опредѣляютъ прогрессивное, регрессивное или чисто-культурное вначеніе философской системы. Мы считаемъ в роятивищимъ, что въ наше время невозможенъ застой и переходъ въ культурное зоологическое состояніе, потому что расширеніе привычки въ научной критикъ позволяетъ надъяться на научную разработку всякаго будущаго затрудненія. Если мысли человіна противопоставять преграду, если личности или массы будуть страдать отъ условій общественной обстановки, то научныя привычки позволяють надъяться, что постоянно будеть возрастать склонность къ строгому разбору вопросовъ: почему здёсь преграда? почему здёсь страданіе? нельзя ли устранить то и другое? И научная критика не остановится ни предъ какими идолами, не иснугается никакого обычая; она сломить рано или поздно то, что принадлежить лишь преданію, и остановится лишь тамъ, гдь приходится остановиться всякой мысли: предъ естественного

невозможностію. Эта рёшимость — прямо глядёть на предметь, разлагать его мысленно на элементарныя условія, исправлять все, что можно исправить — составляетъ достоинство науки, и двлаеть изъ нея главное орудіе прогресса, которому подчинены всв остальные. Но именно въ настоящее время въ жизни инвилизованнаго общества замвчаемъ два стремленія, указывающія на усиленіе научной мысли въ обществъ. Философскія міросозерцанія, долго искавшія себ'в опоры вив науки и пытавшіяся подчинить себъ эмпиризмъ, въ послъднее время возвращаются къ требованіямъ Аристотеля и Бэкона, именно видять въ точныхъ данныхъ науки свое самое прочное основание, въ близости въ эмпиризму — свое совершенство. Съ другой стороны, тотъ самый элементъ общества, который, по выражению Рютимейера \*, «представляетъ болве прочную основу для удержанія высоты общественнаго развитія», именно женщины, болье мужчинъ вліяющія на образованіе привычекъ общества, на сохраненіе и на изм'вненіе этихъ привычекъ, теперь почти во всемъ цивилизованномъ мір'в заявляють стремленіе участвовать въ научномъ движеніи мысли наравив съ мужчинами и сдвлаться, по выраженію Рида \*\*, «столпами» новой церкви, какъ он'в были «столпами» прежней.

Если мы обратимся къ прошедшему, то убидимъ и тамъ, что успѣхи общественной перестройки, выработки новаго, болве истиннаго и справедливаго, въ теоріи или на практикв, были тесно связаны съ успехомъ научнаго мышленія. Следодовательно, его начало должно быть намъ ручательствомъ прогресса. Но гдв начало научной мысли, и что ее отличаеть отъ мысли ненаучной? Наука начинаетъ съ образованія понятій изъ представленій. Только съ той минуты, когда ребеновъ усвоить общее понятіе, онъ можеть приступить къ систематическому изученію предметовъ того класса, гдв понятіе образовалось. Только тогда народъ перешелъ со ступени зоологически-культурной на ступень цивилизованную, когда психологическій процессь мышленія достигь въ немъ формированія общихъ понятій, и логика можетъ начать свой процессъ анализа и синтезиса надъ этими человпческими формаціями мысли. Если есть двиствительно народы, языкъ которыхъ не заключаеть общихъ понятій, то народы эти стоять еще въ сферѣ зоологіи. Еслибы указанія Летурно были в рны (въ чемъ дозволительно сомивваться) и встрвчались бы люди, лишенные всякаго созна-

<sup>\*</sup> Ta. 16.

<sup>\*\*</sup> Гл. 13.

нія справедливости, то ихъ слідовало бы отнести не къ чувственному періоду человъческаго развитія, какъ сдълаль Летурно \*, но допустить, что они имьють культуру, еще вовсе нетронутую человъческою мыслію. Это-культурные народы, подобно тому, какъ есть культурныя животныя въ разныхъ классахъ. Возможности подобнаго факта отвергать нельзя, потому что мы видимъ въ одномъ и томъ же классъ животныхъ, напримъръ, пчелъ, виды, стоящіе на разныхъ ступеняхъ соціологическаго развитія. Можеть быть, и въ видахъ, группируемыхъ подъ словомъ: человъкъ, есть группы чисто-культурныя, недопускающія цивилизаціоннаго развитія. Но до сихъ поръ существованіе подобныхъ группъ надо считать недоказаннымъ. Какъ только образовались въ мысли личности и перешли въ языкъ общества общія понятія, такъ и цивилизація въ обществъ началась, потому что мысль имбеть прочную основу для своей дъятельности. Лингвисту и антропологу слъдуеть ръшить, который народъ перешель за эту черту, и который не достигь ея. Для всёхъ племенъ, переступившихъ ее, есть полная вёроятность, что лишь неблагопріятныя внішнія обстоятельства, въ совокупности съ подавляющею культурою, останавливаютъ развитіе племени. Оно уже цивилизовано, но недостатокъ прогресса столь же мало зависить отъ туземцевъ, какъ отъ мехиканцевъ временъ Кортеса зависъла нечальная катастрофа, недавшая ихъ цивилизаціи долве существовать.

## 21. Потугинская цивилизація въ видъ послысловія.

И теперь вернемся къ началу, къ Потугину съ его растянутой им-ви-ли-за-иі-е-ю. Потугинъ (вмѣстѣ съ авторомъ «Дыма») держится или мнѣнія, что всякая общественная жизнь предполагаетъ цивилизацію, или того, что всякое развивающееся общество есть общество цивилизованное, или того, что цивилизація есть переходная ступень отъ варварства къ гармоніи. Во всѣхъ трехъ случаяхъ его требованіе цивилизаціи для Россіи не имѣетъ никакого яснаго смысла, потому что во всѣхъ трехъ случаяхъ Россію приходится считать вступившею въ періодъ цивилизаціи. Это, конечно, не особенно еще лестно для нашего отечества, потому что, по предъидущему, не только Китай и Бухара, но Дагомей и Фиджи находятся въ этомъ періодѣ, да едва-ли еще и есть человѣческое общество или племя, его недостигшее. Оно не мѣшаетъ и тому, чтобы въ нашемъ отече-

<sup>\*</sup> Гл. 7.

ствѣ оказывалось весьма немалое количество слѣдовъ всякихъ варварскихъ, патріархальныхъ, дикихъ и другихъ низшихъ культуръ. Оно не мѣшаетъ и существованію громаднаго процента людей культуры, присутствующихъ при цивилизаціи, но въ ней неучаствующихъ, людей безпозвоночнаго преданія рядомъ съ позвоночными. Все это не помѣха тому, что приходится строй нашей жизни признать цивилизацією.

Впрочемъ, по всей въроятности, Потугинъ не придерживается ни одного изъ упомянутыхъ мнвній о цивилизаціи, а просто не составляеть о громкомъ словъ, имъ употребленномъ, никакого яснаго понятія. Это, съ его стороны, благодушество и красноглагольство — болве ничего. Въ такомъ случав мы ему скажемъ: «вы немножко ошиблись, не цивилизаціи надо нашему отечеству»; это выражение слишкомъ темное, годное и прогрессисту, и реакціонеру, и безсмысленному попугаю громкихъ словъ. Нашему отечеству, какъ всвиъ народамъ міра, надо побольше людей мысли и поменьше людей культуры. Побольше людей, которые бы прямо и смело смотрели на существующія преграды, путаницы, на остатки старыхъ и старъющихъ культуръ, на обычан и привычки. Нужно намъ побольше людей, которые бы смёло разбирали действительныя основы всего этого историческаго наростанія, и посвящали свою жизнь и мысль на критику настоящаго, на борьбу со всемъ гнилымъ, на развите болве строгой истины, на осуществление болве полной справедливости. Нужно намъ поменьше людей, которые бы говорили громкія слова, не понимая ихъ, людей, безсильныхъ для оживляющей мысли, жаждущихъ успоконться на томъ, что было когда-то свъжею прогрессивною мыслію, а теперь обратилось въ дряхлое преданіе, въ зоологическую культуру; людей, которые, качая своею утомленною съдою головою, говорять борцамъ мысли: «довольно! довольно! вся ваша борьба и ваша мысльдымъ! все это пройдетъ; пора остановиться; пора успоконться; пора устроивать муравейникь!»

Великій алхимикъ улетучиль въ дымъ и мысль реакціи и мысль прогресса. Съ гордостью представляеть онъ намъ оставшееся послѣ йроцесса золото, и подносить его своему о ечеству подъ словомъ: *инвилизація*. Мы провѣряемъ этоть дрягоцѣнный результатъ, и онъ оказывается: *культура безпозвоноч*ныхъ.

Покорно благодаримъ: этой у насъ довольно.

