

СЪ СТАРИННЫЕ памятники личной, семейной, юридической и религіозной символики, сохранившіеся у нашихъ инородцевъ, не смотря на свою грубую форму, напоминаютъ намъ ту многовъковую истину, что внъшнее формулированіе отвлеченныхъ идей никогда на земномъ шаръ не умирало, всегда жило и будетъ жить между людьми, на какой бы сту-

пени умственнаго и соціальнаго развитія они не находились. Если въ старину символомъ навывалось тайное ученіе и служеніе въ мистеріяхъ, а внослѣдствіи символическое изображеніе служило знакомъ международныхъ законовъ, касающихся дипломатическихъ или торговыхъ сношеній, принадлежало догововорамъ, государственнымъ регаліямъ, гербамъ, печатямъ, наконецъ, обручальному кольцу и проч., то можно согласиться съ мнѣніемъ г. Шассана, который о значеніи символа въ настоящее время, говоритъ:

«Pendant notre moyen âge les symboles regnent dans toutes les parties du droit. Procédure, conventions, redevances, impots, peines, costume, cérémonial, tous les aites et tous les rapports de la vie, dans les usages juridiques aussi bien que dans les cours et dans les tribunaux, sont de leur domaine. Il prennent l'homme à sa naissance et le suivent dans toutes les phases de l'existence civil.» 1).

виблиот

<sup>1)</sup> Essai sur la symbolique du droit. M. Chassan.

воличествии знаками нашихъ инородцевъ-язычниковъ, какъ той причинъ, что кругъ языческой символики слишкомъ великъ увлекъ бы насъ за предълы журнальной статьи, такъ, частю тому, что этнографическія свъдънія наши небогаты о вськи инородцахъ, которые обитаютъ въ нашемъ отечествъ (нашемъ самоъдовъ, вогуловъ, остяковъ, бурятъ, тунгусовъ живутъ: соіоты, гиляки, гольды, манегры, орочоны, орочоны, карагазы, чуванцы, качинцы, яринцы, кайбалы, компанийры, самгеры, мамгунцы, ингидальцы, кегольцы, верхомана гайцы, белтиры, долганцы, якуты, чукчи, логулы, мазы и

Одни изъ этихъ племенъ раздёляются на осёдлыхъ, бродячихъ и кочующихъ, другія принадлежатъ одному какому-либо изъ этихъ отдёловъ; есть такія племена, которыя существують безъ всякой въры, не имъють никакихъ религіозныхъ обычаевъ и преданій, другія сліпо слідують своимь отцовскимь завітамь, сохраняють наслъдственныя традиціи и боятся ихъ нарушить подъ опасеніемъ неизбъжной кары-здъсь и за могилой; безусловно върять и върують въ своихъ жрецовъ и ламъ, которыхъ между инородцами существуеть безчисленное множество, подъ многоразличными названіями (шаманы, абызы, татибеи, іомси, карты, мужаны, члены шигомуньянской и ламайской іерархіи: бандиды, хамбо, ширетуи, лацабы, гурумба, умзаты, ноюны, ундусы, унганы, цаганы, хары, ховораки, гецулы, гелунды, банди и др.). Всв эти разнородные служители язычества, насколько позволяеть имъ степень умственнаго развитія народа, ихъ окружающаго, пользуются дов'єріемъ къ себъ своихъ кліентовъ и стараются поддерживать ихъ религіозный фанатизмъ и суевъріе не одними заклинаніями и жертвоприношеніями, но всякаго рода манипуляціями, одеждою и символическими знаками. Такъ, шаманы (и шаманки) одъваются для совершенія своихъ таинствъ въ длинный и широкій полукафтанъ (орогой или орго), обвъщенный сверху до низу звъриными хвостами, мъдными и желъзными подвъсками и бубенчиками; на шубъ шамана нашиваются различныя изображенія чертей (эмэ-гэдь), птицъ, животныхъ, въ которыхъ, по убъжденію върующихъ, онъ можеть по желанію превращаться. Головной уборъ шамана составляеть шапка (ъсхэ или камныхъ бючахъ)-остроконечный шлемъ или желъзный обручь съ прикръпленными къ нему металическими листами въ видъ оленьихъ роговъ, на которые навъшиваются разноцвътные лоскутья. На лицо надъвается чудовищная личина (аба-галдай, буквально: дядя), изъ кожи, дерева или металла. Къ числу необходимыхъ принадлежностей шамана относятся сорби или шалдайконь, состоящій изъ двухъ палокъ, украшенныхъ разными эмблемами и символическими знаками; бубенъ (кеце) со множествомъ звонковъ и брякушекъ, въ который шаманъ ударяетъ булавою

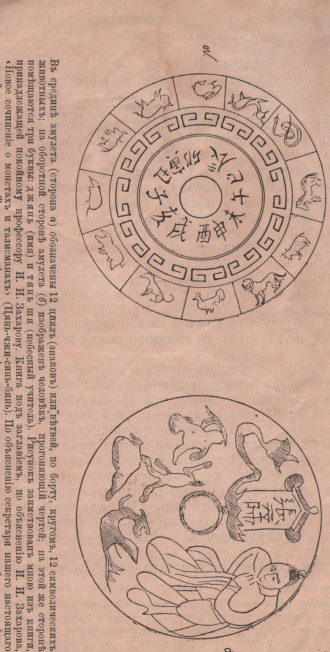
родъ медальона (толи) въ видъ круглаго отподомайцевъ) съ изображеніемъ знаковъ додекады, или словъ благожеланія и проч. Эта вещь считается символомъ всёхъ силь и стихій міра горняго и дальняго; эту вещь носять на шев, или ставять передъ идолами, при каждомъ хэрэк'т (богослуженіи). Тотъ же, какъ у шамановъ, таинственный символизмъ въ нарядъ существуетъ и у другихъ служителей язычества. Напримъръ, татибеи у самоъдовъ, при совершеніи своихъ таинствъ, надівають на себя кудесническую одежду, которая шьется изъ замши или выдъланной оленьей кожи, на подобіе длиннаго кафтана, безъ полъ, убранная костями, бляхами, пуговицами и другими привъсками. Голова покрывается шапкою (севбопць - наглазникъ), которая состоитъ изъ лоскутковъ сукна или другой матеріи; къ низу шапки нав'ьшиваются бляшки, пуговицы, медвъжьи кости и другіе привъски. У тунгусовъ и бурятъ ихъ бакши (учителя) носять красный поясъ (сакиль) въ знакъ того, что они дали клятву следовать обету ламы (банди). У буддійцевь 2) ихъ жрецы и всі девять членовъ капища (настоятель, благочинный, его товарищь, распорядитель, уставщикъ, экзаменаторъ, блюститель кумирнаго порядка, начинатель службы и казначей) имъютъ каждый свой традиціонный нарядъ, платье и пояса, шактапы (родъ простыни), шапки (натонъ, ваншой и проч.) и мантіи.

У напихъ язычниковъ особеннымъ символическимъ значеніемъ пользуются всё вещи и предметы, составляющіе принадлежность каждаго капища или относящіеся къ его украшенію. Такъ, въ каждомъ буддійскомъ храмѣ находится: молитвенная машина («колесо—ученья», курду)— шестисторонній цилиндръ, обвитый бумажными свитками, исписанный словами молитвъ и вращающійся на оси; кто вертитъ этотъ цилиндръ, тотъ, подразумѣвается, молится за свои грѣхи; здѣсь же можно встрѣтить музыкальныя орудія: сковороды (харанги), раковины (дунгары), клепало (гонди моди), колокольчики (хонхо), бубенчики (дамара), барабаны (кенгери, дударма), тимпаны (селенины и цаны), трубы (укорь бурѣ), флейты (бискуръ), свистки (мигинъ и лимбо), тарелки (денщинъ) и др.

У ламаистовъ въ храмахъ (дацанахъ), встречаемыхъ въ Си-

<sup>1)</sup> Почти всё буряты, кочующіе по южной и юго-восточной сторонё озера Байкала слёдують ламайской вёрё; а на сёверё и сёверо-востокё его—шаманской, которая еще въ XVI столётіи была общею вёрою всёхъ Сибирскихъ народовъ. Главное различіе этихъ вёрованій то, что первая (ламайская) приписываетъ все, что совершается въ жизни богамъ, а послёдняя (шаманская)—злымъ духамъ.

 <sup>«</sup>Буддизмъ» и «Религія Востока», В. Васильева. «Религія древняго міра»,
Хрисанеа.



пом'вщаются три буквы: джянь (ямя) и тянь ши (небесный учитель). Рисунокъ заимствованъ мною изъ книги, животныхь; на оборотной сторон'я амулета (б) изображень человькъ, прогоняющій чертей; на этой же сторон'я китайскаго посольства г. Та, точно такіе же символическіе знаки, которые находятся въ серединъ амулета (сто-«Новое сочинение о монетахъ и талисманахъ» (Цянь-чжи-синь-бянь). По объяснению секретаря нашего настоящаго принадлежащей покойному профессору И. И. Захарову. Книга подъ заглавіемъ, по объясненію И. И. Захарова, рона а), пом'вщены на циферблат'в китайских солнечных часовъ и на компас'я

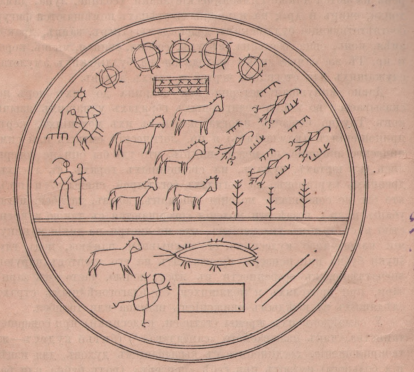
бири, находятся слѣдующіе предметы и вещи: колесо — обычный символь, выражающій и у буддійцевь идею круговорота жизни и міровыхъ явленій; слонъ, лошадь, солнечный зонть, рогъ изъ раковинъ, фигура изъ 24 угловъ, похожая на крестъ — символъ тѣхъ же круговращеній, золотая рыба, лотосовый листъ и др. Всѣ эти предметы и вещи, по толкованію буддистовъ, указывающія на содержаніе ученія Будды и на его добродѣтели, интересны для насъ какъ памятники религіознаго культа древней Индіи, бережно сохраняемыя нашими язычниками. На кровляхъ кумирень имѣются также симвоническіе знаки (солнце, луна, дамара, хонха, очиръ и др.); на наружныхъ стѣнахъ помѣщаются фигуры, соотвѣтствующіе буддійскимъ додекадамъ (тигръ, заяцъ, драконъ, змѣя, конь, овца, обезьяна, пѣтухъ, собака, свинья, мышь, корова) и пр. Тѣ же самые знаки находятся на буддійскихъ амулетахъ, служащихъ для отогнанія чертей и злыхъ духовъ.

Давно минувшая историческая старина до сихъ поръ ясно сказывается во всёхъ религіозныхъ обрядахъ у нашихъ язычниковъ. Трудно бываетъ иногда найти въ ихъ моленіяхъ, жертвоприношеніяхъ (камланіяхъ) и пр. логическій смыслъ или симвоническое значеніе, но можно видёть, что гдѣ бы они не совершались (въ юртахъ, чумахъ, на священныхъ горахъ, въ лѣсахъ, у древнихъ кургановъ, на могилахъ богатырей, святыхъ и пр.), и кто бы не совершалъ моленія (шаманъ, абызъ, татибей, цаганъ, убашъ и др.), вездѣ эти моленія совершаются съ такою искренностію и съ такимъ увлеченіемъ, что не смотря на дикія манипуляціи какого-либо кудесника, его заунывные напѣвы, подъ глухіе звуки бубна или пензера, производятъ на его адептовъ чарующее впечатлѣніе, въ особенности въ лѣсу, ночью, часто отъ зари до зари, при зрителяхъ и молящихся съ благоговѣйнымъ страхомъ слѣдящихъ за каждымъ движеніемъ шамана или татибея.

У самовдовъ ихъ жрецы (татибеи, кудесники) при совершеніи таинства, такъ называемаго «самбадава» 1) (битьё кудесъ—жертвоприношеніе, соединенное съ вызываніемъ духовъ, для изцъленія больного) имѣютъ при себъ «пензеръ» (родъ бубна или барабана) и «ладуранецъ» (колотушка), сдъланный изъ дерева, въ видъ идола и обтянутый оленьею кожею. Подобнаго же рода барабаны употребляются нашими лапландцами. Барабанъ покрытъ множествомъ символическихъ знаковъ, частію уже потерявшихъ нынъ свой древній смыслъ и значеніе. Къ обручамъ пензера прикръ-

¹) Во время кудесничества надъ больнымъ, татибей поетъ: «хаяръ нѣвьовія, прій приковъ, нумгы нявей, дадъ тиръ меда сите нягеди дадъ сягада эдянди» (т. е. солнце—мать, дѣдушка—луна, братцы—звѣзды и облака, возьмите его къ себѣ и сжальтесь надъ его недугомъ», или: «бабушка-земля, отпусти отъ себя больного». См. объ этомъ сообщеніе арх. Веніамина: «О самоѣдахъ», въ газ. «Голосъ». 1873, № 198.

пляются кольца, побрякушки, бубенцы и пр. У остяковъ верховскихъ, на рѣкѣ Иртышѣ, бубенъ или барабанъ (называемый домба, пензеръ) всегда круглый, имѣетъ на поверхности различныя изображенія (въ которыя, по понятіямъ остяковъ, можетъ по желанію превращаться жрецъ), какъ напримѣръ: круги (логъ) или колеса, лошади (лау), деревья (нангъ), рыба (хулъ), рѣшетка (корду), ящикъ (ларась) и пр. Кромѣ этихъ изображеній, намазано бываетъ лицо, которое остяки признаютъ за лицо шайтана. Съ помощію такого пензера жрецы, шаманы, кудесники и др.



гадають о будущемь, дёлають заклинанія, открывають тайны, врачують больныхь, произнося при этомь особенныя таинственныя слова и пр. 1).

Къ сожалѣнію, такого рода молитвенныхъ вещей у насъ покуда весьма немного: въ музеѣ Академіи Наукъ хранится одинъ только экземпляръ шаманскаго бубна, рисунокъ котораго мы здѣсь представляемъ. Между тѣмъ, по массѣ существующихъ у насъ инородцевъ-язычниковъ (см. выше), исповѣдующихъ каждое от-

<sup>4)</sup> Всё эти свёдёнія сообщены были намъ природнымъ остякомъ г. А. А. Собринымъ, причемъ названы были знаки на мёстномъ языкѣ, но таинственнаго ихъ смысла не сдёлано.

дъльное племя, свою религію, можно было бы ожидать, что наши этнографическія свъдънія по этой части могли бы быть болье обширны. До сихъ поръ намъ извъстно, что по большей части молитвенные барабаны (домба, пензеръ) имѣютъ простую форму, безъ символическихъ знаковъ; чукчи, напримѣръ, употребляють небольшой барабанъ съ рукояткою, покрытый кишками моржа; китовый усъ служитъ палочкою, которою, ударяя по барабану, производять шаманы дрожащій звукъ 1). Существуютъ барабаны, сдѣланные изъ дерева въ видѣ идола и обтянутые оленьею кожею; съ боковъ барабана имѣются кольца, къ одному изъ которыхъ привѣшивается шерсть, взятая изъ-подъ шеи животнаго назначеннаго для жертвы Тору. Жрецъ бьетъ въ барабанъ и, если въ это время кольца не будутъ колебаться, не смотря на сотрясеніе барабана, то жертва считается угодною божеству. Такого рода барабаны (домба) употребляются у нашихъ вогуличей и проч.

Вообще говоря, нашъ съверъ и съверо-востокъ представляютъ еще до сихъ поръ не исчерпаемый источникъ для всякаго рода ученыхъ изследованій: историческихъ, археологическихъ, этнографическихъ и пр., что такъ наглядно недавно представили намъ интересныя изследованія гг. Потанина, Ядринцева, Позднева и др. Въ этомъ крав можно встрътить самые разнообразные памятники давно минувшей жизни нікогда жившихъ здісь народовъ и памятники русской старины, то напоминающіе давно минувшее народное творчество (пъсни обрядовыя, историческія), то эпическое народное міровоззрініе (былины, побывальщины), то, наконедъ, остатки миническаго или животнаго эпоса, русской космологіи и демонологіи. Здёсь же, въ этомъ крав можно встрвтить, въ нъкоторыхъ семьяхъ: уставы стариннаго русскаго быта или народнаго обычнаго права, законы древней русской общины, старинные юридическіе знаки (мътки, клейма, бирки), свою символику, свои образныя понятія о земной и загробной жизни, свои мъстныя повърья, звычаи (свычаи) и обычаи, старинные завъты и уроки, заговоры, отреченныя молитвы, и, наконецъ, разнообразныя върованія и редигіи и соединенныя съ ними моленія и жертвоприношенія.

Ал. Савельевъ.

<sup>1)</sup> У чукчей ихъ шаманы, во все время призыванія духовъ, находятся за пологомъ юрты нагіе; гасятъ вездѣ огонь и убираютъ желѣзныя вещи и посуду, вообще все, что можетъ причинить рану кудеснику, который, разгорячаясь пѣснями, отвѣчаетъ на вопросы и предсказываетъ будущее. Все волшебство ихъ, по понятіямъ чукчей, заключается въ вызываніи посредствомъ барабана духовъ.

